
החמש האלמ המכוח
 תוריח אוצמלו יונישה תא קבחל

ןוסנווס קירא םעה'צופניר רויגנימ ייגנוי

זפ יתא :םוגרת



 חוכמה מלאת שמחה
 לחבק את השינוי ולמצוא חירות

 

 

 יונגיי מינגיור רינפוצ'ה

 אריק סוונסון עם

 

 

 תרגום: אתי פז
  



 
2 

 תוכן העניינים

 3 ............................................................................. הקדמה

 5 ......................................................... עקרונות ראשון חלק

 6 ........................................................................ המנהרה בתוך אור .1

 18 ...................................................................... הפתרון היא הבעיה 2

 31 ............................................................................... התפיסה כוח 3

 42 ............................................................................. המפנה נקודת 4

 51 ............................................................................... דרך פריצת  5

 61 ................................................................ חוויה שני חלק

 62 .......................................................................... שינוי של כלים. 6

 71 ................................................................................ לב תשומת. 7

 83 ...................................................................................... תובנה. 8

 89 ................................................................................... אמפטיה. 9

 98 .......................................................... יישום שלישי חלק

 99 ......................................................................... הדרך על חיים. 10

 108 ................................................................ לאישי זה את להפוך. 11

 129 ................................................................ שמחה מלאת חוכמה. 12

 132 ............................................................ המחברים אודות
 

  



 
3 

 

 הקדמה
 

 

 נות״ ״בתוך הקושי נמצאת הזדמ

 אלברט איינשטיין-

 

 

 

בסיבוב הוראה שערכתי לאחרונה בצפון אמריקה, אמר לי תלמיד, שפילוסוף חשוב של המאה 

 העשרים כינה את העידן בו אנו חיים ״עידן החרדה״.

 ״למה?״ שאלתי אותו.

 הוא הסביר לי שלדברי הפילוסוף, שתי מלחמות עולם קטלניות השאירו מעין צלקת רגשית בחשיבה

וגרוע מכך, שיעור המוות —האנשים. מעולם לא נהרגו כל כך הרבה אנשים במצב של מלחמה של

הגבוה היה תוצאה ישירה של התפתחויות תעשייתיות ומדעיות שהיו אמורות להפוך את חיי האדם 

 יותר מעודנים ונוחים.

ות מאז המלחמות הנוראיות האלה,המשיך ואמר, כמעט על כל התפתחות שעשינו בתחום הנוח

 חשוך. אותן פריצות דרך שנתנו לנו טלפונים סלולריים, סורקי מחיר צד החומרית העיב איזשהו

בסופרמרקטים, כספומטים ומחשבים אישיים הן הבסיס ליצירת נשק שיכול למחות אוכלוסיות 

שלמות ואולי להרוס את כדור הארץ שאנו קוראים לו בית. הדואר האלקטרוני, האינטרנט, 

בות מחשב אחרות שהיו אמורות להפוך את חיינו קלים יותר, מציפות אותנו לעתים קרווטכנולוגיות 

 .ביותר מדי מידע ויותר מדי אפשרויות, שכולם אמורים להיות דחופים, ותובעים את תשומת לבנו

הן בלתי נעימות —רשת, בשבועונים ועיתונים, או בטלוויזיהב—החדשות שאנו שומעים, המשיך

ו ות משברים, דימויים אלימים, ותחזיות על הרע מכל העומד לבוא. שאלתי אותבצורה גורפת: מלא

מדוע הדיווחים האלה מתמקדים כל כך באלימות, פשע, וטרור ולא במעשים טובים שאנשים עשו 

 והצלחות שאנשים השיגו. 

 ״חדשות רעות מוכרות,״ השיב.

 לא הבנתי את המשפט הזה, ושאלתי למה התכוון.

תשומת לב של אנשים,״הסביר. ״אנשים נמשכים לחדשות רעות, מפני שהן  ״אסונות מושכים

מאשרות את את הפחדים הגדולים ביותר שלנו מכך שהחיים הם בלתי צפויים ומפחידים. אנחנו 

בין אם זה —עומדים תמיד על המשמר לקראת האסון הבא כך שנוכל אולי להיות מוכנים אליו

מי או רעידת אדמה. ׳אה׳, אנחנו חושבים, ׳צדקתי נפילה של הבורסה, פצצת מתאבד, צונא

 עכשיו תנו לחשוב על מה אני יכול לעשות כדי להגן על עצמי.'"…. כשפחדתי

כשהקשבתי לו, הבנתי שהסביבה הרגשית שתיאר איננה ייחודית לזמן המודרני. מנקודת המבט של 

ן יכול להיות מתואר כ״עידאלפיים וחמש מאות השנים של הבודהיזם, כל פרק בהיסטוריה האנושית 

 החרדה״. החרדה שאנו מרגישים הייתה חלק מהמצב האנושי מאות שנים. ככלל, אנו מגיבים לחוסר

השקט הבסיסי הזה ולרגשות המטרידים שעולים כתוצאה ממנו בשתי דרכים שונות. אנו מנסים 

 עיות בחיינו.לברוח או להיכנע. כל אחת מהן נגמרת לעתים קרובות ביצירת עוד סיבוכים וב

הבודהיזם מציע אפשרות שלישית. אנו מתבוננים ישירות ברגשות המטרידים ובבעיות אחרות שאנו 

חווים בחיינו כציוני דרך במסע לחירות. במקום לדחות אותם או להיכנע להם אנו יכולים להתיידד 



 
4 

ות והשמחה אתם, ולהשתמש הם כדי להשיג חוויה אותנטית ומתמשכת של החכמה, הביטחון, הצליל

 השלמה שלנו.

״איך אני מיישם את הגישה הזאת?״ אנשים רבים שואלים. ״איך אני מוליך את חיי על הנתיב?״ 

הספר הזה הוא במידה רבה תשובה לשאלותיהם: מדריך שימושי ליישום התובנות ולתרגול 

 הבודהיזם מול האתגרים של חיי היום יום.

ק. ומלאי סיפומאושרים קשיים כרגע; אנשים שחייהם די  הוא מכוון גם לאנשים שאין להם בעיות או

ליחידים בני מזל אלה, הספר משמש כהתבוננות בתנאים הבסיסיים של חיי אדם מנקודת המבט של 

 הסיבה. נראה לי שהגישה הבודהיסטית יכולה להיות שימושית, אפילו רק כאמצעי לגילוי ועיבוד

 פוטנציאל שלא הייתה אליו מודעות.

 כמדריךלפורום סוימת יהיה קל רק לארגן את הרעיונות והשיטות הנידונות בדפים הבאים במידה מ

: בדוק 1כמו דף ההוראות שאתה מקבל כשאתה קונה טלפון סלולארי. ״שלב —פשוט להוראות

:הסר את כיסוי הסוללה מאחורי הטלפון.״ 2שהחבילה מכילה את כל הרשימה הבאה...״ ״שלב 

הבנה .״ אך אני חונכתי בסגנון מאוד מסורתי, ומגיל צעיר לימדו אותי שה: הכנס את הסוללה3״שלב 

הכרחית כדי להפיק איזושהי תועלת מהתרגול. —עההדית מה שניתן לכנו—הבסיסית של העקרונות

עלינו להבין את מצבנו הבסיסי כדי לפעול בתוכו. אחרת, התרגול שלנו לא יתקדם לשום מקום, 

 יוון או מטרה.ורק נגשש באפלה בלי תחושת כ

לכן, נראה לי שהדרך הטובה ביותר תהיה לארגן את החומר לשלושה חלקים, בעקבות המבנה של 

הכתבים הבודהיסטים. חלק ראשון בודק את המצב הבסיסי: המהות והסיבות של חוסר השקט 

 הבצורותיו השונות,  היוצר התניה של חיינו והפוטנציאל שלהם, כדי לכוון אותנו להכרה מעמיק

של של מהות עצמנו. חלק שני מציע מדריך בדרך של צעד אחר צעד בשלוש שיטות מדיטציה 

בסיסיות המכוונות להרגיע את התודעה, לפתוח את לבנו, ולעבד את החכמה שרכשנו. חלק שלישי 

 מוקדש ליישום ההבנה שהושגה בחלק השני לבעיות רגשיות, פיזיות, ואישיות המשותפות לכולנו.

חלק גדול אך האישי שלי בגיל צעיר תורם במעט לנושאים הנידונים בדפים הבאים, המאבק אמנם 

. אני חייב ומכיר טובה במיוחד לאנשים שפגשתי בשתים ומחבריי ממוריייותר של התובנה הגיע 

עשרה השנים האחרונות בהן לימדתי מסביב לעולם, אנשים שדיברו בכנות רבה על חייהם. 

ו את ההבנה של תסבוכות חיי הרגש, והעמיקו את הערכתי לכלים הסיפורים שסיפרו לי העמיק

 שלמדתי כבודהיסט.

 

 

 

 

  



 
5 

 חלק ראשון

 עקרונות
 

 חיינו מתעצבים על ידי התודעה שלנו; 

 אנחנו הופכים למה שאנחנו חושבים.

 

 . דההפמהדהא—

 סוואראםיתורגם על ידי אקנאת׳ א

 

 

  



 
6 

 אור בתוך המנהרה .1

 

 

 ושי היא להאיר את החשיכה של ההוויה עצמה.המטרה היחידה של הקיום האנ

 

 זיכרונות, חלומות, השתקפויות,  קארל יונג,-

 תורגם על ידי ריכארד ווינסטון וקלארה ווינסטון.

 

 

 

כמו לי נראה , ש, סוג של סורק מוחfMRIלפני כמה שנים מצאתי את עצמי כלוא בתוך מכשיר 

טוח שהחליק כמו לשון לתוך צילינדר חלול ארון מתים עגול ולבן. שכבתי על שולחן בדיקות ש

כמעט ש, וראשי היו מוחזקים ומהודקים עד רגליי, ידייאשר, כפי שנאמר לי, הכיל את ציוד הסריקה. 

הקשירה לשולחן וכו׳ היו מעניינות למדי, מאחר שהטכנאים —לא היה ניתן להזיזם. כל ההכנות

שה של היותי מוחדר לתוך המכשיר הייתה הסבירו באדיבות רבה מה הם עושים ולמה. אפילו התחו

יכול היה להרגיש כאילו פרוע  במידת מה מרגיעה, למרות שיכולתי לראות איך מישהו עם דמיון

 הוא או היא נבלעים בתוכו.

מכל מקום בתוך המכשיר נהיה חם יותר ויותר. כיוון שהייתי קשור לא יכולתי למחות את אגלי 

וזה די מדהים איך הגוף מגורה כאשר —הגירוד לא באה בחשבוןהזיעה שזלגו על פני. הרגעה של 

 אין כל אפשרות להתגרד. המכשיר עצמו השמיע קול צורם כשל סירנה.

בתנאים האלה חששתי שבילוי של שעה בערך בתוך הסורק איננו משהו שהרבה אנשים יבחרו 

ר ה עשר שהסכימו לעבולעשות. בכל זאת, התנדבתי יחד עם עוד כמה נזירים. בסך הכל היינו חמיש

ארד את החוויה הבלתי נעימה הזאת, כחלק ממחקר נוירולוגי שנוהל בידי פרופסור אנטון לוטץ וריכ

וק דווידסון במעבדת ויסמן לדמיון והתנהגות המוח במדיסון וויסקונסין. מטרת המחקר הייתה לבד

קרה זה אחרי עשרת את ההשפעות של מדיטציה לאורך זמן על המוח. הכוונה ב״לאורך זמן״ במ

אלפים עד חמישים אלף שעות של תרגול מצטבר. עבור המתנדבים הצעירים יותר, השעות האלה 

נצברו אולי במשך כחמש עשרה שנים, ואילו אצל כמה מהמתנדבים המבוגרים יותר, תרגול 

 המדיטציה הגיע עד ארבעים שנים.

נדרטי, שמפעיל מגנטים  וגלי סט MRIשונה במקצת מסורק  fMRIכפי שאני מבין זאת, סורק 

ציור דומם ומפורט של אברים פנימיים וחלקי הגוף. —בעזרת מחשבים—רדיו חזקים כדי לייצר

מתעדים, רגע אחרי רגע  fMRIכשמשתמשים באותן טכנולוגיות של מגנטים וגלי רדיו, סורקי 

דומה  MRIת לבין תוצאו fMRIבשינויים של פעילות המוח והתפקוד שלו. השוני בין תוצאות 

ויים מדעני מוח יכולים לעקוב אחר שינ fMRIלשוני בין צילום דומם לווידאו. בשימוש בטכנולוגית 

למשל, הקשבה —בחלקים שונים של המוח כשהנחקרים מתבקשים לבצע פעולות מסוימות

ם לצלילים, צפייה בסרטים, או ביצוע איזושהי פעילות מחשבתית. ברגע שהסימנים מהסורק מעובדי

 ל ידי המחשב, התוצאה הסופית היא כמו סרט המתאר את המוח בפעולתו.ע

במטלות שהתבקשנו לבצע היה מעורב מעבר בין שיטות שונות של מדיטציה למנוחה פשוטה של 

המחשבות בדרך רגילה או ניטרלית: שלוש דקות של מדיטציה ואחריהן שלוש דקות של מנוחה. 

למשל אישה צורחת —לים להיחשב בדרך כלל כלא נעימיםבזמן המדיטציה הושמעו לנו קולות שיכו

ותינוק בוכה. אחת מהמטרות של הניסוי הייתה לקבוע איזה השפעה יש לצלילים הבלתי נעימים 

האלה על המוחות של המודטים המנוסים. האם הם יפריעו לזרימת תשומת הלב המרוכזת? האם 

 לא תהיה לכך כל השפעה.אזורים במוח המחוברים לעצבנות או כעס יופעלו? או ש



 
7 

צוות המחקר מצא שלמעשה, כאשר הצלילים המטרידים הושמעו, הפעילות באזורי המוח הקשורים 

לאהבה אימהית, אמפטיה, ומצבי תודעה חיוביים אחרים התגברה. אי נעימות עוררה מצב של 

 שלווה, צלילות וחמלה עמוקים.

קריים של המדיטציה הבודהיסטית: הממצאים האלה מכילים בקיצור את אחד היתרונות העי

כדי —והרגשות המטרידים שבדרך כלל מצטרפים אליהם—האפשרות להשתמש בתנאים קשים

 לשחרר את הכוח והפוטנציאל של התודעה האנושית.

כל כך הרבה אנשים לא גילו מעולם את היכולת הטרנספורמטיבית ואת גודל החופש הפנימי שהיא 

רבה ם פנימיים וחיצוניים שעומדים לפנינו מדי יום אינה משאירה המייצרת. ההתמודדות מול אתגרי

כדי להעריך את הרגלי התגובה  ,חור״וזאת בכדי לקחת מה שנקרא ״מחשבה לא—להתעמקותזמן 

שלנו לאירועים היומיומיים ולהיות מודעים לאפשרות  של תגובות אחרות. במשך הזמן מתקבעת 

כזה אני, כך הדברים בחיים, אין שום דבר שאני רת: תחושה פטליסטית של אי יכולת לפעול אח

ם שזו הדרך בה הם רואילכך ברוב המקרים אנשים אפילו אינם מודעים  יכול לעשות לשנות את זה.

את עצמם ואת העולם שסביבם. הגישה הבסיסית הזאת של חוסר הישע דומה לשכבה של בוץ 

 המונחת על קרקעית הנהר, נוכחת אך אינה נראית.

 ישע בסיסי משפיע על אנשים בלי קשר לנסיבות. בנפאל בה גדלתי, הנוחות החומרית הייתה חוסר

ים. נדירה מאוד. לא היה לנו חשמל, טלפונים, חימום או מכשירי מיזוג אוויר, ולא היו מים זורמ

בכל יום מישהו היה צריך ללכת במורד הגבעה ולשאוב מים לתוך כד, ואז לשאת אותו למעלה 

תו למיכל, ושוב לרדת ולמלא אותו מחדש. נדרשו שישה סיבובים כאלה כדי שייאספו ולרוקן או

מספיק מים ליום אחד. להרבה אנשים לא היה מספיק אוכל להזין את משפחותיהם. אף על פי 

שהאסייתים נחשבים לביישנים בקשר לרגשותיהם, אפשר היה לראות בפניהם ובשפת הגוף שלהם 

 מאבק היומיומי שלהם לשרוד.את סימני החרדה והייאוש ב

חשבתי בתמימות שעם כל אמצעי  1998כאשר יצאתי למסע ההוראה הראשון שלי במערב ב

 הנוחיות המודרניים העומדים לרשותם, אנשים יהיו יותר בטוחים ומסופקים בחייהם. במקום זאת

מקורות גיליתי שיש שם הרבה סבל כמו בבית, אף על פי שהוא לובש צורות אחרות הנובעות מ

 שונים.

 . ״הכל כל כך נפלא כאן.מארחייהדבר נראה לי כתופעה משונה מאוד. ״מדוע זה כך?״ שאלתי את 

 יש לכם בתים יפים, מכוניות יפות, ומקומות עבודות טובים. למה יש כל כך הרבה עצב?״ אינני

ששאלתי  יכול לומר בביטחון אם מערביים יותר פתוחים לדבר על על הבעיות שלהם או שהאנשים

 היו פשוט מנומסים. אבל לא עבר זמן רב וקיבלתי יותר תשובות משביקשתי.

מיד למדתי שפקקי תנועה, רחובות צפופים, תאריכי סיום תובעניים בעבודה, תשלום חשבונות, 

ת, ותורים ארוכים בבנק, בדואר, בנמלי תעופה ובחנויות מכולת היו סיבות מקובלות למתח, עצבנו

 ות ביחסים בבית או בעבודה היו סיבות תדירות לסערת רגשות. חייהם של אנשיםחרדה וכעס. בעי

ו רבים היו כל כך גדושים בפעילות, עד שבסופו של יום ארוך רצו רק שהעולם וכל האנשים ייעלמ

לזמן מה. גם כאשר הצליחו לעבור את היום לפשוט את רגליהם ולהתחיל להירגע, הטלפון היה 

כל תחושה של סיפוק שהגיעו תמוטטה הומיד —כנים היה מתחיל לנבוחמצלצל או שהכלב של הש

 .אליה

בעודי מקשיב להסברים הבנתי בהדרגה, שהזמן והמאמץ שאנשים השקיעו בהשגה ואחזקה של 

תכונות כמו חמלה, —עושר חומרי או ״עושר חיצוני״ לא השאירו מקום לשיפור ה״עושר הפנימי״ 

חוסר האיזון הזה הופך אנשים לפגיעים מאוד כאשר הם עומדים  סבלנות, נדיבות ומאוזנות פנימית.

מול בעיות רציניות כמו גירושים, מחלה חמורה, וכאב כרוני פיזי או רגשי. כשנסעתי ברחבי העולם 

בעשור האחרון ולימדתי קורסים במדיטציה ופילוסופיה בודהיסטית, פגשתי אנשים שהיו אבודים 

ם הציבו בפניהם. אחדים, שאיבדו את מקום העבודה שלהם לגמרי כשהתמודדו באתגרים שהחיי

התמוטטו לגמרי כתוצאה מהפחד מעוני, הפחד מאבדן הבית שלהם, ומכך שלעולם שוב לא 

יתאוששו. אחרים נאבקו בהתמכרויות, או בעול שהוטל עליהם כשילדים, או בני משפחה אחרים 



 
8 

ספר מדהים של אנשים מגיעים למצב שלהם, סובלים מבעיות רגשיות או התנהגותיות חמורות. מ

 דומה לנכות, כתוצאה מדיכאון, שנאה עצמית והערכה עצמית נמוכה מייסרת.

 רבים מהאנשים האלה כבר ניסו מספר גישות כדי לפרוץ את התבניות הרגשיות הכובלות או למצוא

ם שהוא דרך לחיות במצבים מלחיצים. הם נמשכים לבודהיזם מפני שקראו או שמעו באיזשהו מקו

מציע שיטה נאצלת להתגבר על כאב ולהשיג מידה מסוימת של שקט וקיום נכון. לעתים קרובות 

אנשים חווים הלם כשהם מגלים שבתורה שהבודהה הביא לפני אלפיים חמש מאות שנים, אין שום 

יי ניצחון על בעיות או היפטרות מרגשות כמו בדידות, חוסר נוחות, או פחדים שאופפים אותנו בח

היומיום שלנו. להפך, הבודהה לימד שאנו יכולים למצוא חירות רק על ידי חיבוק התנאים 

 שמטרידים אותנו.

אני יכול להבין את התדהמה של אנשים שהרעיון הזה מחלחל בהם. ילדותי ותחילת נעורי היו 

 מושפעים בצורה כל כך עמוקה מחרדה ופחד עד שכל מה שיכולתי לחשוב עליו נעלם.

 

 

 

 במקום מירוץ

 

י עד כמה שמישהו מבטא תשוקה, )או כל רגש אחר( כך הוא מגלה שיש עוד שצריך לבוא ליד       

 ביטוי.

 

 , נאסף נערך והואר בידי אליזבט סל נדיה.נלחש בעדינותקאלו רינפוצ׳ה, —      

 

 

 

 תגובהכילד רגיש במיוחד הייתי נתון לחסדי רגשותיי. מצבי הרוח שלי נעו בדרמטיות מצד לצד ב

למצבים חיצוניים. אם מישהו חייך אלי או אמר משהו נחמד, הייתי מאושר במשך ימים אחר כך. 

רציתי להיעלם מעל —אם נכשלתי בבחינה למשל, או אם מישהו גער בי —הבעיה הקטנה ביותר

 רת.פני האדמה. הייתי עצבני במיוחד ליד זרים. הייתי מתחיל לרעוד, להרגיש מחנק בגרון וסחרחו

צבים הלא נעימים היו רבים יותר מהמצבים הנעימים, ובתחילת חיי השחרור היחיד שיכולתי המ

למצוא רוב הזמן, היה בריחה לגבעות שבסביבת ביתי וישיבה באחת המערות שם. המערות האלה 

היו מקומות מאוד מיוחדים, בהם ישבו דורות של מתרגלי בודהיזם תקופות ארוכות במדיטציה 

כמעט להרגיש בנוכחותם ובתחושת הרגיעה המנטלית שהשיגו. חיקיתי את צורת  מבודדת. יכולתי

ואשר גם תלמידיו —טולקו אורגיאן רינפוצ׳ה, מורה מדיטציה חשוב—הישיבה שראיתי אצל אבי

הישיבה  אימצו, והעמדתי פנים שאני עושה מדיטציה. עדיין לא היה לי כל חינוך פורמלי אך רק

המורים המבוגרים יותר, הייתה נותנת לתחושה של מנוחה להתגנב שם, כשאני מרגיש בנוכחות 

י, לתוכי. הזמן כאילו נעצר. ואז כמובן הייתי יורד מהמערות וסבתי הייתה גוערת בי על שנעלמת

 וכל רוגע שהתחלתי להרגיש מיד התפוגג.

לאדם ו—המצב השתפר במקצת בסביבות גיל תשע כשהתחלתי להתאמן עם אבי באופן רשמי. אך

ככל שאהבתי את הרעיון של המדיטציה —הנוסע בכל העולם ומלמד מדיטציה זה קצת מביך להודות

וההבטחות שהציג, למעשה לא אהבתי את התרגול. הייתי מתגרד; הגב היה כואב לי, הרגליים שלי 

היו נרדמות. כל כך הרבה מחשבות עברו במוחי שלא הייתי מסוגל להתרכז. דעתי הייתה מוסחת 

, ״מה יקרה אם תהיה רעידת אדמה או סופה?״ במיוחד פחדתי מסופות שנהגו לעבור בהרהורים



 
9 

באזורנו, אשר היו דרמטיות למדי, עם הרבה ברקים ורעמים. למען האמת הייתי הדוגמה למתרגל 

 כנה אשר לעולם אינו מתרגל.

ון ואל בדרך כלל את תלמידיו על ניסיש—אבי היה אחד הטובים ביותרו—מורה מדיטציה טוב

המדיטציה שלהם. זו אחת הדרכים בהן המורה מעריך את ההתפתחות של התלמיד. קשה מאוד 

להסתיר ממורה מיומן היודע להבין סימנים של התקדמות, ואפילו קשה יותר כשהמורה הזה הוא 

 אביך. כך, אף על פי שחשתי כי אני מאכזב אותו לא הייתה לי ברירה אלא לומר לו את האמת.

שלהיות ישר היה הדבר הטוב ביותר שיכולתי לעשות. מורים מנוסים עברו בעצמם  בדיעבד התברר

בדרך כלל דרך כל השלבים הקשים של התרגול. מאוד נדיר שמישהו יגיע למנוחה מוחלטת בפעם 

הראשונה שהוא או היא ישבו לעשות מדיטציה. גם אנשים כאלה למדו ממוריהם, ומכתבי המורים 

בעיות שאנשים נתקלים בהם. וכמובן, מי שלימד מאות תלמידים במשך הקדומים יותר, על סוגי 

ק שנים רבות שמע כבר ללא ספק כל תלונה, תסכול, ואי הבנה שיכולים לעלות בזמן האימון. העומ

ע ורוחב היריעה שמורה כזה השיג, מקלים עליו לקבוע את התרופה המדויקת לבעיה ספציפית ולהגי

 .להבנה ברורה איך להציג אותה

עו לעולם אהיה אסיר תודה לאבי, על הדרך בה הגיב לווידוי שלי על הסחות הדעת הרבות אשר הפרי

שלא יכולתי לבצע אפילו את ההוראות הבסיסיות של המדיטציה, כמו התמקדות  כך לי עד כדי

 באובייקט שאני רואה. ראשית אמר לי לא לדאוג; הסחות דעת הן משהו נורמלי, במיוחד בהתחלה,

 כשאנשים רק מתחילים לתרגל מדיטציה עולים כל מיני דברים במוחם, כמו כפיסים הנישאים אמר.

בות בזרם הנהר. ה״כפיסים״ יכולים להיות תחושות פיזיות, רגשות, זיכרונות, תכניות, אפילו מחש

כמו ״אני לא יכול לעשות מדיטציה״. כך שזה טבעי להיסחף על ידי אותם דברים, למשל להיתפס 

, ״למה אני לא יכול לעשות מדיטציה? מה לא בסדר אתי? כל האחרים בחדר נראים כאילו לתהייה

ן הצליחו לבצע את ההנחיות, למה זה קשה לי?״. ואז הסביר לי שכל מה שעבר במוחי בכל רגע נתו

היה בדיוק הדבר הנכון להתמקד בו, מפני שזה היה הדבר שתשומת הלב שלי הייתה מופנית אליו 

 בכל מקרה.

ו הפעולה של הפנית תשומת הלב, הסביר אבי, שבהדרגה מאפשרת לנו להאט את זרם הנהר באופן ז

ווח שמאפשר לנו לחוות רווח קטן בין מה שהתבוננתי בו, ובין המודעות להתבוננות. עם התרגול הר

הזה יגדל והיה ארוך יותר ויותר. בהדרגה הפסקתי להזדהות עם המחשבות, הרגשות והתחושות 

 י והתחלתי להזדהות עם המודעות הטהורה של החוויה.שחווית

איני יכול לומר שחיי השתנו לגמרי מיד בעזרת ההנחיות האלה, אך מצאתי בהן נחמה רבה. לא  

הייתי צריך להימלט מהסחות דעת או לאפשר להסחות הדעת לסחוף אותי אתן. אפשר לומר 

—בות, הרגשות, תחושותחשמ—שיכולתי ״לרוץ במקום״, כשאני משתמש בכל מה שעולה

 כהזדמנות ללמוד ולהכיר את התודעה שלי.

 

 

 התיידדות

 

 

 י שהננו.עלינו להיות מוכנים להיות אנשים רגילים לגמרי, מה שאומר לקבל את עצמנו כפ             

 המיתוס של החירותצ׳וגיאל טראנגפה רינפוצ׳ה, —                          

 

 

 



 
10 

, שבתרגום פשוט אומרת ״ללמוד להכיר״. על פי הגדרה זו gomהיא  המלה הטיבטית למדיטציה

מדיטציה במסורת הבודהיסטית, כתהליך בו אנו לומדים להכיר את המוח את האפשר אולי להבין 

״שלום, שמי —שלנו. למעשה זה פשוט למדי. כשפוגשים מישהו במסיבה. אנשים מציגים את עצמם

נים ״מדוע הגעת לפה? מי הזמין אותך?״ תוך כדי כך, מתבונ״ ואז מנסים למצוא עניין משותף: …..

 באדם האחר, חושבים על הצבע של השער שלו או שלה, האם הוא/היא גבוה או נמוך וכו׳.

מדיטציה, ללמוד להכיר את המוח שלך, היא כמו תחילת ההיכרות עם זר. זה יכול להישמע קצת 

 כבר יודעים מה קורה במוח שלנו. אנחנו כל מוזר בהתחלה, מאחר שרובנו נוטים להרגיש שאנחנו

—כך רגילים לזרם המחשבות, רגשות, ותחושות עד איננו עוצרים לרגע להתבונן בהם בנפרד

 ולקבל כל אחד מהם באותה פתיחות בה נקבל אדם זר. לעתים מאוד קרובות החוויות שלנו עוברות

סף של פרטים אשר מופיע כשלם וא—דרך המודעות שלנו כחיבורים מנטליים, רגשיים ותחושתיים

 ייחודי ועצמאי.

למשל דוגמה מאוד פשוטה, נניח שאתה נוהג בדרך לעבודה ולפתע נתקל בפקק תנועה. למרות 

שהמוח שלך רושם את האירוע כ״פקק תנועה״, למעשה מתרחשים הרבה מאוד דברים. אתה מוריד 

על הרגל שנמצאת על דוושת את הלחץ על הרגל שנמצאת על דוושת התאוצה, ומגדיל את הלחץ 

 המעצור. אתה מבחין במכוניות מלפנים, מאחור ומשני הצדדים, שמאטות עד שהן עוצרות. העצבים

בכפות ידיך רושמים את תחושת האחיזה בהגה, בעוד העצבים בגב וברגליים שלך רושמים מגע עם 

 מן יכול להיות שאתההכיסא. אולי הצפצופים של צופרי המכוניות חודרים מבעד לחלון. באותו ז

חושב, ״הוי, לא״, אני עומד לאחר לפגישת הבוקר שלי״, ובהבזק אתה מתחיל לעבור על מעין 

״תסריט״ מנטלי המתחבר לעובדה שאתה מאחר. המנהל שלך אולי יכעס, אתה עלול להפסיד מידע 

פוק חשוב; או שאולי היית אמור להציג פרזנטציה לחבריך לעבודה. ואז הלב שלך מתחיל לד

ניך במהירות גדולה יותר ואולי אף תתחיל להזיע. יכול להיות שתמצא את עצמך כועס על הנהגים לפ

מנטלי, הפיזי, ה—ומקיש על צופר המכונית בתסכול. בכל זאת למרות שכל התהליכים האלה

 תרחשים במקביל, כולם נראים לתודעה המודעת כחוויה מגובשת אחת.מ—רגשיוה

 תם דיברתי קובעים, שהנטייה לכרוך חוויות מסוגים שונים בחבילה אחתחוקרים קוגניטיביים שא

מייצגת את ההתנהלות הנורמלית של המוח האנושי. המוח קולט בלי הפסק במסלולי מידע שונים 

בעזרת אברי התחושה שלנו, מודד אותם מול ניסיון העבר, ומכין את הגוף להגיב בדרכים 

דם כדי להעצים את המודעות שלנו במצבים  שיש בהם ן לתוך הלמשל משחרר אדרנלי—מסוימות

נו: פוטנציאל של סכנה. באותו זמן אזורים הקשורים לזיכרון ולתכנון מתחילים לסחרר את מחשבותי

״עד איפה הפקק ממשיך? שאחפש את הטלפון שלי ואצלצל למישהו? אולי כדאי לי לחכות קצת. 

משם ולנסוע בדרך אחרת. היי, המכונית שם אני חושב שיש יציאה לא רחוק מכאן. אוכל לצאת 

רים מנסה לחתוך לצד הדרך״. יותר מכך, מפני שהאזורים הקשורים להגיון, לזיכרון, ולתכנון מחוב

אשר במקרה —לאזורים שמנהלים תגובות רגשיות, כל מחשבה שעולה מקבלת מיד צבע מובהק

 כלל בלתי נעימה. של פקק תנועה, או התגובה שלי עצמי לסערות רעמים, היא בדרך

ככלל, התהליכים האלה מתרחשים באותו זמן, מעבר למודעות הרגילה. פחות מאחוז אחד מהמידע 

שהמוח שלנו מקבל דרך החושים מגיע למעשה למודעות שלנו. המוח מתחרה על המשאבים 

המוגבלים של תשומת הלב, מסיט הצידה מה שנשפט בעיניו כלא נחוץ, ומתרכז במה שנראה לו 

ב. אם היינו מודעים לגמרי לכל שלב בתהליך שקשור לפעולה פשוטה כמו הליכה מחדר אחד חשו

לשני, היינו מוכרעים מיד מכמות הפרטים הכרוכים בכל הרמת רגל והורדתה והושטת השנייה, 

נו שינויים קטנים באוויר סביבנו, בצבע הקירות, רמות הצלילים וכו׳, כך שקרוב לוודאי לא היי

שות . ואם כן היינו מצליחים להגיע לחדר השני, אולי לא היינו זוכרים מה רצינו לעמגיעים רחוק

 בו.

מכל מקום החיסרון של הסידור הזה נעוץ בעובדה שאנו שוגים בראיית חלק קטן מאוד מהחוויות 

הרגשיות שלנו כמשהו שלם. דבר זה יכול לגרום בעיות כשאנו נתקלים במצב לא נוח או רגש חזק. 

חד הפכאב פיזי, —ב שלנו ממוקדת בהיבט האינטנסיבי ביותר של מה שאנו חוויםתשומת הל



 
11 

מאיחור, המבוכה מכישלון בבחינה, האבל על אבדן חבר. בדרך כלל מוחנו מסתחרר באחד משני 

כיוונים: אנחנו מנסים לברוח או שאנחנו משותקים. החוויה שלנו מופיעה לפנינו או כאויב, או בדרך 

ת על מחשבותינו ותגובותינו, כ״בוס״. אפילו אם אנחנו מצליחים לברוח זמנית של השתלטות מוחלט

הבעיה רק יורדת —מדליקים טלוויזיה, קוראים ספר, או גולשים באינטרנט—ממה שמטריד אותנו

מפני שעכשיו היא התערבבה עם הפחד להתמודד  ,למחתרת לזמן מה, כשהיא צוברת כוח בסתר

תן לי אבי כשסיפרתי לו על הבעיה שחוויתי בתרגול מדיטציה, אתה שוב מאוחר יותר. העצה שנ

הציעה אפשרות אמצעית בין שתי הקיצוניות. במקום לנסות לחסום הסחות דעת או להיכנע להן, 

יכולתי לקבל אותן בברכה ולהתיידד אתן: ״שלום, חרדה! שלום, גירוד! מה שלומך? מה דעתך 

 להישאר קצת כדי שנכיר זה את זה?״

 mindfulnessנקרא בדרך כלל קבלת מחשבות, רגשות, ותחושות בברכה ובעדינות של  התרגול

, להפוך להיות מודע. אנחנו הופכים drenpaרגום גס של המלה הטיבטית ת—)מודעות קשובה(

להיות מודעים לכל התהליכים הבלתי נראים של המוח והגוף שבדרך כלל נעלמים מתשומת לבנו, 

 תמונה הגדולה״, היסוד הדומיננטי של החוויה שגוזל את תשומת לבנו,מפני שאנחנו ממוקדים ב״

מציף אותנו או מעורר בנו דחף לברוח. כאשר מאמצים גישה של מערכת ההפעלה של מודעות 

ם קשובה התמונה הגדולה מתחלקת בהדרגה לחלקים קטנים יותר וניתנים יותר לניהול, אשר מבזיקי

 מה.לתוך ומחוץ למודעות במהירות מדהי

למעשה זה די מהמם לגלות כמה המוח הופך ביישן כשאתה מציע לו להתיידד. מחשבות ורגשות 

. שנראו כל כך חזקים ויציבים נעלמים כמעט ברגע שהופיעו, כמו טבעות עשן הנישאות ברוח חזקה

כמו אנשים רבים שהתחילו בתרגול מודעות קשובה, גם  לי היה די קשה להבחין אפילו בעשירית 

שעבר במוחי. אך בהדרגה הזרימה המהירה של רשמים התחילה להאט וכשזה קרה, הבחנתי ממה 

 בכמה דברים.

ראשית, שמתי לב שהתחושה של יציבות וקביעות שייחסתי לרגשות מטרידים או תחושות מסיחות 

דעת. הייתה למעשה אשליה. שבריר שניה של קיסם חרדה הוחלף בהתחלה של גירוד, שנמשך רק 

לפני שמראה של ציפור מחוץ לחלון משך את תשומת לבי; ואז אולי מישהו היה משתעל, רגע קצר 

או שאלה הייתה צצה: ״מעניין מה נאכל בארוחת צהריים?״ שניה אחר כך החרדה הייתה שוב 

חוזרת, הגירוד היה נהיה חזק יותר, או שהאדם היושב לפני בחדר המדיטציה של אבי היה משנה 

המעקב אחרי הרשמים האלה הבאים והולכים הפך להיות כמעט כמו משחק,  את צורת הישיבה שלו.

וככל שהמשחק התקדם התחלתי להרגיש יותר רגוע ויותר בטוח בעצמי. מבלי שהתכוונתי לכך 

מצאתי את עצמי פוחד פחות ממחשבותיי ורגשותיי, ופחות מוטרד מהסחות הדעת. התודעה שלי 

, אך לפחות בת לוויה מעניינת, במקום להיות זרה, אפלה התפתחה והפכה, עדיין לא בדיוק חברה,

 ומאיימת.

כמובן שעדיין הייתי נסחף במחשבות וחלומות בהקיץ, או עובר בין מצבים של חוסר מנוחה 

ושעמום. שוב, אבי יעץ לי לא לדאוג יותר מדי כשדברים כאלה מתרחשים. במוקדם או במאוחר 

וננות בכל מה שקורה ברגע הזה. הנקודה החשובה הייתי זוכר לחזור למטלה הפשוטה של התב

הייתה לא לשפוט את עצמי על הנסיגות האלה מתשומת הלב. הדבר הוכיח את עצמו כשיעור חשוב 

מפני שלעתים קרובות בכל זאת שפטתי את עצמי על כך שנסחפתי. אך כאן שוב ההנחיה פשוט 

הציקו לי כללו שיפוטיות על להתבונן בתודעה  שלי הביאה להבנה מטלטלת. רוב הדברים ש

חוויותיי. ״זאת מחשבה טובה. זאת מחשבה רעה.״ הפחד שלי מהחרדה היה הרבה פעמים יותר 

אינטנסיבי מהפחד עצמו. זמן מה הרגשתי כאילו יש שני חדרים נפרדים בתודעה שלי: אחד המלא 

שהיה מאוכלס במחשבות, רגשות ותחושות שבהדרגה התחלתי לראות, והשני, חדר אחורי סודי, 

 ברוחות רפאים פטפטניות.

במשך הזמן הבנתי שהחדרים לא היו באמת נפרדים. הפטפוט נמשך גם כשחשבתי על כל דבר אחר 

או כשהרגשתי כל הרגשה אחרת, אך כל כך בשקט עד שלא זיהיתי אותו. כאשר יישמתי את הגישה 

חלתי לראות שהמחשבות התהזאת של התבוננות עדינה בפרשנות הזורמת כל הזמן בתודעה שלי, 



 
12 

והרגשות האלה היו בני חלוף. בעוד הם באו והלכו, כוחה של השיפוטיות הנסתרת שלהם החלה 

 להתפוגג.

במשך כמה שנים התאמנתי רק עם אבי, המעברים הקיצוניים במצבי הרוח שרדפו אותי בילדותי 

 ם הרבים שביקרו לעתיםהמוקדמת נעלמו במידה מסוימת. אפילו היה לי קל יותר לדבר עם המבקרי

 קרובות אצל אבי כדי לקבל הנחיות. 

אך במהרה מצבי עמד להשתנות ועמדתי בפני אתגר שדרש ממני ליישם את מה שלמדתי ברמה 

 הרבה יותר עמוקה ממה שאי פעם יכולתי לדמיין.

 

 

 ושומרי ראש נגד-על תרופות

 

ול הרבה ממנו כדי למות. באותו ; אינך צריך לאכtsendukבטיבט יש שורש רעיל במיוחד שנקרא 

 זמן הצמח הזה יכול להיות גם תרופה.

 

 1, כרך זהכמו שאורגיאן רינפוצ׳ה.  טולקו                      

 תורגם על ידי אריק פמלה קונסאנג                      

 

 

—כאשר הייתי בן אחת עשרה נשלחתי ממקום המקלט של אבי בנפאל למנזר שארב לינק בהודו

התחיל קורס מעמיק של לימודי ל—מארבעת אלפים שמונה מאות קילומטריםמסע למרחק של יותר 

ר פילוסופיה ותרגול בודהיסטיים. כאשר עליתי על הטיסה מקטמנדו לדלהי בחברת נזיר מבוגר יות

 שהיה בן לוויתי, הותקפתי בפחד אימים. מה יקרה אם המטוס פתאום יפסיק לטוס או יוכה בברק?

של המטוס צונח מהשמים ומתרסק על הקרקע מילאו את ראשי, ואחזתי בידיות המושב שלי מראות 

 כל כך חזק עד שכפות ידי כאבו. הדם זרם אל פניי כאשר המטוס המריא וישבתי על הכיסא משותק

 ומזיע. 

האיש שישב ליד שראה את חוסר הנוחות שלי אמר בביטחון של נוסע מתמיד שאין שום סיבה 

ננחת עוד לפני —רק שעה —וס בטוח למדי, אמר בחיוך, ומאחר שהטיסה הייתה קצרהלדאגה; המט

שאדע מה קורה. דבריו החביבים הרגיעו במקצת את עצבי, וישבתי זמן מה כשאני מנסה להתבונן 

ץ בתודעה שלי כפי שלימדו אותי. ואז נתקלנו לפתע במערבולת אוויר. המטוס רעד והאיש כמעט קפ

בפחד. בשאר הטיסה ישבתי משותק, מדמיין את הגרוע מכל. שכחתי להתבונן  ממושבו כשהוא צורח

 בתודעה שלי כשאני בטוח שאני עומד למות.

למזלי שלוש עשרה שעות הנסיעה ברכב מדלהי למנזר שארב לינק היו הרבה פחות מרגשות. 

 למעשה כשהגענו להרים שעליהם נמצא המנזר הנוף היה מרהיב והנסיעה די מהנה.

שאדע הוכנה קבלת פנים לכבודי במנזר. נזירים רבים מהיושבים במנזר הסתדרו בשורה מבלי 

במעלה הגבעה המשקיפה על הדרך, מחכים לקבל אותי בתרועת חצוצרה טקסית ארוכה מאוד, 

ל כשניים וחצי מטרים, ובתופים גדולים וכבדים. מאחר שלא היה קשר טלפוני שם באותו זמן, הקה

וכשראו לבסוף מכונית מתקרבת החלו לתקוע בחצוצרות ולהכות בתופים.  חיכה לי די הרבה זמן

וקבלת הפנים —בהחלט לא אני—אך כאשר המכונית עצרה, יצאה ממנה אישה הודית צעירה

 הגרנדיוזית נקטעה בצורה מביכה כשהאישה המבוהלת עושה דרכה אל השערים. 

ה בדרך מרחוק הנזירים החלו לתקוע זמן מה עבר עד עד שאפשר היה לראות את המכונית שלי מגיע

ארוכות בחצוצרות ולהכות בתופים. אך כאשר המכונית הגיעה לכניסה הראשית שוב הפריע בלבול 

לטקס. גם כמבוגר אינני אדם גבוה. כילד הייתי כל כך נמוך, עד שאי אפשר היה לראות את הראש 



 
13 

נגנים לא נראה שמישהו יושב שלי מעבר ללוח השעונים הגבוה של המכונית. מהמקום בו עמדו ה

 במושב הקדמי. מכיוון שחששו לטעות שוב, הורידו את החצוצרות ומקלות התופים והנגינה נפסקה.

כאשר הדלת נפתחה ויצאתי מהמכונית, התקבלתי בתרועה כל כך קולנית ונלהבת עד שחשתי את 

ל שה רועמים או המראה הוויברציות בעצמותיי. איני יודע מה היה מפחיד יותר: צלילי כלי הנגינ

כל הזרים האלה שעמדו בשורה לכבודי. כל החרדה שהרגשתי במטוס חזרה מיד, ועשיתי פנייה לא 

גיע נכונה כשאני הולך בכיוון הלא נכון. לולא הנזיר שליווה אותי אינני בטוח שהייתי מצליח לה

 לשער בכלל.

הממוקם —ף על פי שהמנזר עצמוזאת לא הייתה התחלה מבטיחה במיוחד לשהייתי בשארב לינק. א

היה יפיפה, רוב הזמן —בין הרי ההימאליה מצפון וממערב, והשפלה המעוגלת מדרום וממערב 

הרגשתי אומלל ולא מאושר. הרגישות והחרדות הישנות שלי חזרו בעצמה גדולה, כשהם מביסים 

ות יצר שרשרת תגוב את מאמציי לקבל אותם כפי שלימד אותי אבי. היה לי קשה לישון וכל דבר קטן

של מחשבות טורדניות. אני זוכר היטב שהתעוררתי בוקר אחד וגיליתי סדק קטנטן בחלון חדר 

השינה שלי. במשך שבועות אחר כך חייתי בחרדה מכך שאב הבית יאשים אותי ששברתי את החלון 

 וגרמתי לצרות הרבות הכרוכות בהחלפת הזכוכית.

ראו ים במיוחד. באותו זמן היו שם כשמונים נזירים, וכולם נשיעורי תרגול של הקבוצה היו מכאיב

 ידידותיים זה עם זה, מהלכים בין השיעורים ושעות התרגול, צוחקים ומתבדחים. אני הייתי זר

ביניהם. מלבד הגלימה לא הרגשתי שיש בינינו משהו משותף. כשישבנו בחדר המרכזי לטקסים 

תי, הרבה יותר טוב ממני, ואני תהיתי אם הם בודקים אוהקבוצתיים כולם ידעו את המלים והמחוות 

שאגה —מחכים שאעשה שגיאה. רוב הפגישות האלה היו מלוות בחצוצרות, תופים, ומצלתיים

שהייתה לעתים מחרישת אוזניים שגרמה לי לדפיקות לב ולסחרחורת. רציתי כל כך לברוח 

 מהאולם, אך כשכל האחרים מתבוננים אי אפשר היה להימלט.

טרים הרגעים היחידים של נינוחות חוויתי בזמן שיעוריי הפרטיים עם מורים כמו דרופון לאמה טסול

תי שלימד אותי שפה, טקס ופילוסופיה, וסאלג׳יי רינפוצ׳ה, שהדריך אותי בתרגול מדיטציה. הרגש

 ראש מרובע ושיער אפור שפניו,בעל קשר קרוב במיוחד עם סאלג׳יי רינפוצ׳ה, לאמה חכם מאוד 

ו למרות שהיה בשנות השמונים שלו, היו כמעט חלקות מקמטים. בראשי עדיין אני יכול לראות אות

שרשרת חרוזים שנועדה לספור חזרות על —עם גלגל התפילות ביד אחת ובידו השנייה מאלה

שלעתים קרובות יותר  מנטרות, צירופים מיוחדים של הברות עתיקות שיצרו יחד מין תפילה,

למדיטציה. טוב לבו וסבלנותו היו כל כך גדולים עד שכמעט התחלתי לראות בו שימשה כתמיכה 

 אב שני, שאליו יכולתי להביא בעיות גם גדולות וגם קטנות.

תגובותיו התגלו בסופו של דבר כשיעורים מעמיקים. למשל, בוקר אחד כאשר רחצתי את שערי, 

י את : הכנסתי מגבת לתוך האוזן, טלטלתנכנסו כמה טיפות לאוזן שלי. ניסיתי הכל כדי להיפטר מהן

׳יי ראשי, סובבתי חתיכות קטנות של ממחטות נייר בתוך האוזן. שום דבר לא עזר. כשסיפרתי לסאלג

רינפוצ׳ה על כך הוא יעץ לי לשפוך עוד מים לאוזן ואז להטות את הראש ולתת למים להתייבש. 

 להפתעתי זה עבד! 

רון שכבר הבודהה לימד, של שימוש בבעיה כתרופה נוגדת רינפוצ׳ה הסביר שזאת דוגמה של העיק

לה. שאלתי בביישנות אם אותה גישה יכולה להיות שימושית כשמתמודדים עם מחשבות ורגשות. 

איך הייתי מלא —הוא התבונן בי כשואל, ועד מהרה מצאתי את עצמי שופך לפניו את כל הסיפור

 ת עד שבקושי אני נושם; איך ניסיתי להתבונןחרדה רוב חיי; הפחד שלפעמים תוקף באלימות כזא

בתודעה שלי בדרך ידידותית ולא שיפוטית כמו שאבי לימד אותי; ההצלחה הקטנה שם בנפאל, 

יבה שבה הכל היה מוכר; ואיך כל הבעיות מאז עלו על פני השטח מחדש, בכוח אפילו גדול יותר בסב

 החדשה והזרה הזאת.

ם ארוכות ומבודדות, במיוחד בהרים בהם אין הרבה כפרים ״טיבט״, אמר, ״הייתה מלאה בדרכי

ועיירות. הנסיעה תמיד מסוכנת מפני שכמעט תמיד יש שם פורעי חוק המסתתרים במערות או 

מאחורי הסלעים בצדי הדרך, מחכים לקפוץ החוצה ולהתקיף גם את הנוסעים הזהירים ביותר. אם 



 
14 

היה צריך לעבור בדרכים האלה. אפשר היה  כך מה אפשר היה לעשות? כדי להגיע ממקום למקום

לנסוע בקבוצות כמובן, ואם הקבוצות יהיו גדולות מספיק, אולי פורעי החוק לא יתקיפו. אך לא 

תמיד זה הצליח, מפני שפורעי החוק בדרך כלל ראו בכך הזדמנות לגנוב יותר מקבוצה גדולה יותר. 

 "מרי ראש. אך גם זה לא הצליח מאוד.לפעמים אנשים היו מנסים להגן על עצמם ושוכרים שו

 ״למה לא?״ שאלתי. 

, הוא צחק. ״פורעי החוק תמיד יותר נחושים ויש להם נשק טוב יותר. חוץ מזה, אם פורצת לחימה

 "יש יותר סיכוי שאנשים ייפגעו.

כשעיניו סגורות וראשו שמוט חשבתי שאולי נרדם. אך לפני שיכולתי לחשוב איך להעיר אותו, 

 עיניו והמשיך. פקח את 

״הנוסעים הנבונים, כאשר הותקפו על ידי פורעי חוק, עשו אתם עסקה.׳למה שלא נשכור אותכם 

כשומרי הראש שלנו? אנחנו יכולים לשלם לכם משהו עכשיו והשאר כשנגיע לסוף המסע. כך לא 

ם ו הייתתהיה שום לחימה, אף אחד לא ייפגע, ואתם תרוויחו יותר מאתנו מאשר הייתם מרוויחים ל

, שודדים אותנו על השביל.  זה פחות מסוכן עבורכם משום שאף אחד לא יבוא ללכוד אותכם בהרים

ם ופחות מסוכן עבורנו, משום שאתם חזקים ויש לכם נשק טוב יותר מכל שומרי ראש שהיינו יכולי

וכלו לשכור. ואם תשמרו עלינו לאורך הדרך נוכל להמליץ עליכם לפני אנשים אחרים, ובמהרה ת

להרוויח יותר ממה שהייתם יכולים לקוות להשיג על ידי שוד של אנשים. יוכל להיות לכם בית 

יפה, מקום שאפשר לגדל בו משפחה. לא תצטרכו להסתתר במערות, קופאים מקור בחורף וניצלים 

 בחום בקיץ. כולם ירוויחו.׳״

 לא הבנתי, ואז המשיך.הוא עצר, חיכה כדי לראות אם הבנתי את הלקח. בפניי ראה כנראה ש

 ״התודעה שלך היא הדרך הארוכה והמבודדת, וכל הבעיות שתיארת בפניי הן פורעי החוק. ביודעך

שהן שם, אתה פוחד לנסוע. או שאתה משתמש במודעות קשובה כבשומרי ראש, ומערבב אותה עם 

שלך מנצחות. תקווה וחרדה וחושב, ׳אם אשמור על מחשבותיי, הן תיעלמנה.׳ בכל מקרה הבעיות 

 הן תמיד ייראו גדולות וחזקות יותר ממך.

רך שלישית היא להיות כמו הנוסע הנבון ולהזמין את הבעיות שלך לבוא אתך. כאשר אתה פוחד ד

אל תנסה להילחם בפחד או לברוח ממנו. עשה עסקה אתו. ׳היי, פחד, תישאר כאן. תהיה שומר 

את לעתים קרובות מספיק הפחד ייהפך לבסוף ראש. הראה לי כמה גדול וחזק אתה.׳ אם תעשה ז

רק עוד חלק מהחוויות שלך, משהו שבא והולך. תתחיל להרגיש נוח אתו, אולי אפילו תתחיל 

להשתמש בו כהזדמנות להעריך את הכוח של התודעה שלך. התודעה שלך צריכה להיות חזקה 

 מאוד כדי לייצר בעיות גדולות כאלה, כן?״

 נראה הגיוני. הנדתי בראשי בחיוב. זה

״כאשר שוב לא תתנגד לרגש מלא כוח כמו פחד״ המשיך, ״תהיה חופשי לתעל את האנרגיה הזאת 

בכיוון יותר מועיל. כאשר אתה שוכר את הבעיות כשומרי ראש, הן מראות לך כמה חזקה התודעה 

 "שלך. הנחישות שלהן מביאה אותך להכרה כמה חזק אתה.

 

 

 

 

 

 

 

 



 
15 

 ת דרךפריצ

 .דרךביותר לצאת היא תמיד לעבור הדרך הטובה 

 

 ,רוברט פרוסט

 ״משרת של משרתים״ 

 

 

 

מעולם לא חשבתי שהסערות הרגשיות שסבלתי מהן הן הוכחה לכוח של התודעה שלי. ביתר דיוק, 

שמעתי הרצאות על כך, בעיקר מאבי שלעתים קרובות הדגיש שרגשות טורדניים הם למעשה 

זק למשל, הוא מוצר או ביטוי של השמש. אך כמו רוב ח באותה דרך שחום—ביטויים של התודעה

האנשים שמתחילים בתרגול בדיקת התודעה שלהם, התעניינתי יותר באיך להיפטר מהמחשבות 

והרגשות שהרגיזו אותי, מאשר ממש להתבונן ישירות במקורותיהם. כפי שסאלג׳אי רינפוצ׳ה 

 בתקוה ובחרדה; התקווה שעל ידי בחינתהראה, המאמצים שלי בתרגול מודעות קשובה היו כבולים 

חרדה שלי שכאשר הם יצופו על והמחשבותיי יתפוגגו המחשבות הבלתי נעימות בסופו של דבר, 

 פני השטח אשאר תקוע אתן לנצח.

בהסתכלות לאחור אני יכול לראות שניסיונותיי המוקדמים לא היו כל כך שונים מהאסטרטגיות 

ן, כאשר הם עומדים מול מצבים מאתגרים או רגשות חזקים. הבולטות שרוב האנשים נוקטים בה

ניסיתי לחשב את דרכי מבעד לדאגה ולפחד המשתק, מתמודד בהנחה שיש אצלי משהו נוראי עד 

ם ייאוש, ואם רק אוכל להיפטר מהבעיות הכל יהיה בסדר; חיי יהיו מבורכים, מעמיקים ומשוחררי

ה לקחת בחשבון אפשרות, שהמחשבות שהשאירו מצרות. עיקר הלקח של סאלג׳אי רינפוצ׳ה הי

 בסדר; כאילואותי ער בלילה וגרמו ללבי לדפוק בכוח כציפור לכודה, היו למעשה סימנים שמשהו 

 התודעה שלי ניסתה להתקרב ולומר, ״תסתכל עליי! תראה מה אני יכולה לעשות!״ 

, היה אחד מהם. ברגע אנשים מסוימים יכולים לתפוס אפשרות כזאת במהירות. אבי, כך שמעתי

ששמע את ההרצאה על טבע התודעה, תפס באופן אינטואיטיבי שכל חוויה היא תוצר של היכולת 

״ההופעה הפלאית של המודעות״ כפי שזה מתואר לעתים קרובות —הבלתי מוגבלת של התודעה

דים בכתבי הבודהה. לרוע המזל אינני כל כך זריז. ההתקדמות שלי הייתה יותר מסוג ״שני צע

קדימה, צעד אחד לאחור״ ששמעתי עליו מתלמידים מאוחר יותר כשהתחלתי ללמד בעצמי. רק 

 כאשר עברתי משבר רציני, יכולתי לעמוד מול הפחדים שלי ישירות ולהכיר במקורותיהם.

תקופה של  —שלוש השנים בשארב לינק המשבר הזה התרחש בשנה הראשונה של תכנית ריטריט

בצורות מתקדמות של מדיטציה בודהיסטית טיבטית, שאפשר ללמד רק מפה אימונים אינטנסיביים 

 לפה על ידי מורה שקיבל זאת מפיו של מורה אחר, ושולט בה מספיק כדי להעביר אותו לדור חדש

של תלמידים. המסורת של העברת החומר בצורה פרונטלית היא איזושהי חותמת מגינה, המשמרת 

רת בלתי נפסקת הנמשכת כבר יותר מאלף שנה. הלימודים את החומר בצורתו המקורית, בשרש

אתה סגור לגמרי מהעולם החיצוני כדי לצמצם למינימום את הסחות —האלה ניתנים בתנאי בידוד

 הדעת, כדי להתרכז בצורה יותר ישירה ואינטנסיבית בנוף הפנימי של התודעה.

. בדרך כלל retreatלהיכנס למאחר שהייתי רק בן שלוש עשרה אז, התעוררו ספיקות אם אורשה 

ההזדמנות הזאת ניתנת לתלמידים מבוגרים יותר, שהיו להם יותר הזדמנויות להשיג בסיס מוצק 

בתרגול ראשוני כמו אימון במודעות קשובה. אך סאנג׳אי רינפוצ׳ה התעתד להיות המורה הראשי 

סופו של דבר מבוקשי ואני כל כך השתוקקתי ללמוד אצלו עד שלחצתי על אבי להתערב לטובתי. ב

ניתן לי. מלא שמחה לקחתי על עצמי את הנדרים יחד עם המשתתפים האחרים והתמקמתי בחדרי 

 הסגור.

 לא עבר זמן רב והתחרטתי על החלטתי.



 
16 

ך לפחות א—התמודדות עם מחשבות ורגשות טורדניים במקום פתוח קשה למדי עבור רוב האנשים 

ים טלוויזית כבלים, אינטרנט, אימייל וטלפונים סלולרי יש שם הסחות דעת, במיוחד בימינו כאשר

 נמצאים בהישג יד. אפילו טיול ביער יכול לספק איזשהו ״אוויר לנשימה״ לתודעה. אך במערך

retreat שעדיין שנאתי—של שלוש שנים ההזדמנויות מוגבלות. יש לימוד ותרגולים בקבוצה—

עשות בהן שום דבר מלבד להתבונן בתודעה. ושעות ארוכות של תרגול ביחידות, אשר אי אפשר ל

לאחר זמן מה אתה מתחיל להרגיש בכלא: זוטות קטנות הופכות בעלות חשיבות עצומה, ויותר 

מחשבות ורגשות חזקים הופכים לענקים מאיימים בעלי עצמה אדירה. סאלג׳אי רינפוצ׳ה השווה 

ע ל ומצרכים אחרים ליום של רוגאת החוויה לתכנון ביקור בפארק או בטבע הפראי. אתה אורז אוכ

שקט במקום יפה, וזמן קצר אחרי שאתה מתמקם מגיעים פקידי ממשלה עם פקודות מהמלך או 

הקובעות שאינך יכול לעזוב את הפארק בשום מצב. האנשים האוכפים את הפקודה סובבים  ,השר

 אתה מנסה לרצות אותך מכל הכיוונים, מחמירים פנים ומסרבים לתת לך לזוז מהמקום. אפילו אם

כשהם נאבקים בכל דחף ספונטני להחזיר —אותם בחיוך, הם נשארים לעמוד שם, בפנים חתומות

לך חיוך. כל הקיום שלך משתנה ברגע אחד. במקום שתוכל ליהנות מהסובב אותך, כל מה שאתה 

 חושב עליו הוא למצוא דרך להימלט משם. אך לרוע המזל אי אפשר להימלט משם.

מנע מתרגילים בקבוצה, כשאני מתחבא בחדרי. אך מבחינות מסוימות זה היה יותר התחלתי להי

לי  גרוע, מפני שלא יכולתי לברוח מהתודעה שלי. רעדתי; הזעתי; ניסיתי לישון. לבסוף לא הייתה

להתחיל, כמו שלמדתי בשיעורים הראשונים מאבי, לעקוב —ברירה אלא ליישם את מה שלמדתי

י ורגשותיי כשהם באים והולכים, ולבחון את הטבע המשתנה שלהם. אחרי בעדינות אחרי מחשבותי

—היום הראשון מצאתי שאני מסוגל כבר לקבל אותם בברכה, ולהתפעל מהגיוון והעצמה שלהם

חוויה שאחד מתלמידי תיאר כמו להתבונן דרך קליידוסקופ ולבחון איך הצורות משתנות.  ביום 

טלקטואלית אלא בצורה ישירה וחווייתית למה התכוון השלישי התחלתי להבין, לא בדרך אינ

סאלג׳איי רינפוצ׳ה כשדיבר על שומרי ראש: איך מחשבות ורגשות שנראים המציפים אותי, היו 

 למעשה ביטויים של הכוח היצירתי העצום והאינסופי של התודעה שלי.

 מי הרבה יותר גדוללמחרת היום הגחתי מחדרי וחזרתי להשתתף בתרגולים הקבוצתיים בביטחון עצ

 ובצלילות כזאת שאף לא חלמתי שהיא אפשרית.

. retreatאיני יכול לומר שאף פעם לא חוויתי ״מחסומים״ מנטליים או רגשיים בשאר הזמן של ה

אפילו עכשיו, כמעט עשרים שנה לאחר מכן, אני נתון לכל קשת החוויות של אדם רגיל. בוודאי 

. אני מתעייף כמו אחרים. לפעמים אני מרגיש מתוסכל או שאינני מה שכל אחד היה מכנה מואר

כועס או משועמם. אני מחכה להפסקות שקורות לעתים בלוח הזמנים של ההוראה שלי. אני מצטנן 

 די בקלות.

מכל מקום, מאחר שלמדתי משהו על עבודה עם התודעה שלי, מצאתי שההתייחסות לאותם חוויות 

לחלוטין מהם, התחלתי לקבל בברכה את הלקח שאפשר השתנתה בחדות. במקום להיות המום 

—ללמוד מהם. כל אתגר בו אני נתקל כיום הופך להזדמנות לשפר, להרחיב, ולהעמיק את המודעות

ותר מעבר הקורה יותר ויותר בצורה ספונטנית עם התרגול, בדומה לשחיין המכוון באופן אוטומטי י

יותר חזק ובטוח בעצמו לאחר ההתמודדות.  אנרגיה לשרירים כשהוא נתקל במערבולת, ויוצא

מצאתי שאותו דבר קורה כשאני כועס או מתעייף או משתעמם. במקום להתמקד בסערת הרגשות 

או המחשבות עצמה או לחפש את הסיבות לה, אני מנסה לראות אותה כפי שהיא: גל של התודעה 

 שלי, ביטוי של כוחה הבלתי מוגבל.

וקים מלהיות מושלמים אני מרוצה מהם. ובצורה מוזרה אני מכיר כך שבסך הכל, למרות שחיי רח

תודה לרגשות הטורדניים שחוויתי כילד. המכשולים שעומדים בפנינו בחיים יכולים לספק מניע 

 מלא עצמה לשינוי.

 

״חרדה הייתה תמיד בעיה בשבילי, במיוחד בעבודה. הרגשתי שאני לא טוב מספיק ולא מהיר 

ושמפני שלא הייתי מהיר או יעיל כמו אחרים הגב, מאחורי עליי מדברים  מספיק; שאנשים אחרים



 
17 

אאבד את מקום העבודה שלי. ואם זה יקרה איך אוכל לפרנס את עצמי ואת משפחתי?  איך אוכל 

את המצב של החיים ית ממשבצורה לספק להם לחם? המחשבות האלה נמשכו כל הזמן עד שחוויתי 

 נדבות.ברחוב, מחזיק כוס בידי ומבקש 

כשאני מקווה בייאוש —הדרך היחידה להרגיע את עצמי הייתה לחפש ׳אור בקצה המנהרה׳

שהתנאים ישתנו. שאשיג עבודה חדשה שתהיה פחות תובענית. או שהלחץ ייחלש, אולי יהיה לי 

 מנהל אחר, או שהאנשים שלוחשים מאחורי גבי יפוטרו.

שהבעיה לא הייתה העבודה אלא המחשבות ואז התחלתי להתבונן בחרדה עצמה, והתחלתי להבין 

תקוה —שהיו לי על העבודה. החיפוש אחרי ׳אור בקצה המנהרה׳ היה רק תוצר לוואי של החרדה

פו ששינוי בנסיבות יציל אותי מהפניקה. בהדרגה הבנתי שתקווה וחרדה היו גם הן רק רעיונות שצ

 בתודעה שלי. לא היה להן שום קשר לעבודה עצמה. 

והמנהרה שהרגשתי לכוד בתוכה  המנהרההבנתי כבמכת ברק שהאור שחיפשתי היה  באותו רגע

 דרך בה בחרתי לראות את המצב.ה—. ההבדל היחיד ביניהם היה הפרספקטיבה שליהאורהייתה 

ות המעבר הזה בפרספקטיבה גרם לשינוי גדול. כאשר אני דואג או פוחד, אני יכול להתבונן בתגוב

 ה. אני יכול להיכנע להם או שאני יכול להתבונן בהם. ואם אני בוחרהאלה ולדעת שיש לי בחיר

 .״להתבונן בהם אני לומד יותר על עצמי ועל הכוח שיש לי להחליט איך אני מגיב לאירועים בחיי

 

עין מערה שבה אתגרים של חום, מ—fMRIהסיפור של האיש הזה הזכיר לי את החוויה שעברתי ב

ית ת מזעזעים, אך הפכו במקום זאת להזדמנויות לגילוי תחושה ממשרעש, צרחות ובכי יכולים להיו

ע של שלווה, צלילות, וחמלה. האימון המוקדם שלי והחוויות שבאו בעקבותיו הראו לי שמה שמופי

 בתחילה כחשכה, הוא בעצם לא יותר ממשי מצל המוטל על ידי האור האמתי של התודעה.

 

 

  



 
18 

2 

 הבעיה היא הפתרון

 נוחקירותיכל קץ ו

 מקום בו התחלנו להגיע ליהיה 

 .מהוהמקום לראשונה דע נו

 "Little Giddingטי. אס. אליוט, ״-

 

 

 

 

ה. לפני זמן לא ארוך ביקרתי במוזיאון השעווה בפריז, וראיתי פסל מאוד מציאותי של הדלאי לאמ

מד אני עובדקתי אותו היטב מכל הכיוונים, מאחר שהוד קדושתו הוא אדם שאני מכיר די טוב. בעוד 

 בצד ומסתכל בפסל עברו שם איש ואישה צעירים. האישה כרעה ברך ביני ובין הוד קדושתו, בעוד

 בן לווייתה כיוון את המצלמה שלו לכיווני כדי לצלם. כיוון שלא רציתי להפריע התחלתי לזוז

אז האישה צרחה והאיש עם המצלמה שמט את הלסת כמעט עד הרצפה. מאחר שהאור ו—הצידה

 יאון היה די עמום הם חשבו שאני חלק מהתצוגה, דמות שעווה של נזיר קטן העומד לצד הודבמוז

 קדושתו.

ברגע שהזוג התאושש מההלם לראות מה שנראה להם פסל שעווה ההופך לפתע לחי, כולנו צחקנו 

 יחד ונפרדנו באווירה נעימה מאוד. אך כשהמשכתי בביקור במוזיאון התברר לי איך המפגש הקצר

ת חשף, בהיקף מצומצם, יסוד טרגי וגדול יותר של המצב האנושי. הזוג הצעיר התייחס לתצוג הזה

השעווה מתוך ציפיות ברורות וחזקות מאד; ולרגע לא לקח בחשבון את האפשרות שהמצב הממשי 

מות יכול להיות אחר מזה שהניחו. באותה צורה, רוב האנשים הכבולים על ידי כל מיני הנחות מוקד

מה שמוריי כינו ״המצב —ת, נשארים בורים ביחס לעובדות היסודיות של חיי האדםואמונו

 הבסיסי״.

כדי להבין מהו המצב הזה, עלינו לראות את הדברים הראשונים שאמר הבודהה בראשית דרכו, 

ונח שיכול להישמע קצת גדול מדי, מעבר מ—הארהלאחר שהגיע למה שמכונה לעתים קרובות 

 ם.ליכולת של רוב האנשי

למעשה, הארה היא די פשוטה. חשבו עליה כהליכה בחדר חשוך, כשאתם נתקלים בשולחנות, 

ת אכיסאות וכל מיני רהיטים. יום אחד בדרך מזל או בטעות אנו נוגעים במתג או בכפתור המדליק 

האור. לפתע אנו רואים את כל החדר, את כל הרהיטים, את הקירות ואת השטיחים, ואתם 

ת כל מה שיש פה! לא פלא שכל הזמן נתקלתי בדברים!״ וכאשר אנו מסתכלים חושבים,״תראו א

בכל הדברים האלה, אולי בתחושה של פליאה לראותם בפעם הראשונה, אנו מבינים שמתג החשמל 

 היה שם תמיד. אנחנו רק לא ידענו את זה, או שאולי רק לא חשבנו על האפשרות שהחדר יכול לא

 להיות חשוך.

 אר הארה: הדלקת האור בחדר שבילינו בו רוב חיינו כשאנו מנווטים בו בחשכה.זו דרך אחת לת

אולי ההישג הכי יוצא מן הכלל  של בודהה היה העברת המסר, שכל כך התרגלנו ללכת בחושך עד 

 ששכחנו איך להדליק את האור.

 

 

 



 
19 

 ארבעת האמיתות הנעלות.

 

 

 לא יימשך הרבה זמן. נדירים, אך זהיש לנו חיים עם חירויות ויתרונות כל כך  ייתכן שכעת

 

 , מלים של המורה המושלם שליפטרול רינפוצ׳ה, —                        

 תורגם על ידי קבוצת התרגום פאדמאקארה                       

 

 

 

. במידת מה הבודהה היה מורה יוצא דופן בכך שהוא לא החל את דרכו בהכרזות מטפיזיות מרשימות

ה התמקד במה שיכול להיות מעשי למספר גדול מאוד של אנשים. כדי לתפוס במלואן את במקום ז

ות הצלילות והפשטות של גישתו, אולי יועיל לשבור את המיתולוגיה שצמחה סביב חייו ולנסות לרא

 את האדם שמאחורי המיתוס.

ט בצפון יה נסיך, בנו של ראש שבה—שם שניתן לו בלידתוה—על פי האגדה סידהארתה גאוטמה

ש הודו. בחגיגות לכבוד הולדתו ניבא חוזה עתידות ברהאמיני שהילד יגדל ויהיה מלך חזק או אי

קדוש. מאחר שחשש שהילד יזנח את תפקידו כמנהיג השבט, בנה לו האב מתחם שלם של ארמונות 

שיגנו עליו מחשיפה לאיזשהו אספקט מטריד של החיים שיכול לעורר בו נטיות רוחניות 

 אליות כלשהן. בגיל שש עשרה האיצו בו להתחתן וללדת יורש.פוטנצי

, אך הגורל התערב. בגיל עשרים ותשע, כשהוא נחוש לבקר את נתיניו, הוא העז לצאת מארמונותיו

 ובהדרגה החל לראות אנשים שהיו עניים, זקנים, חולים או גוססים.

רבות כל כך, חמק ונסע מוטרד מהפגישה עם המציאות המלאה בסבל שהיה מוגן מפניה שנים 

דרומה, שם פגש כמה מתבודדים שעודדו אותו לשחרר את תודעתו מענייני העולם המעשי בעזרת 

 שיטות קפדניות של התנזרות וסיגופים. רק כשיעשה זאת, לימדו אותו, יוכל לשחרר את עצמו מן

ט חיצוני ההרגלים המחשבתיים והרגשיים שלוכדים את רוב האנשים במעגל נצחי של קונפליק

 ופנימי.

אך לאחר שש שנים של תרגול תעניות קיצוניות תסכולו רק גדל. ההתבודדות מהעולם לא סיפקה 

ת לו את התשובות שחיפש. לכן, אף על פי שסבל מלעגם של בני לווייתו הקודמים, הפסיק לגמרי א

כל מבושל התנתקותו מהחיים. בודהה טבל ארוכות להנאתו בנהר נאיראג׳אנה הסמוך, וקיבל או

מנערה שעברה שם. לאחר מכן חצה את הנהר למקום שנקרא בודגאיה, התיישב כשהוא נשען על 

עץ פיקוס, והחל לבחון את התודעה שלו. הוא היה נחוש למצוא דרך לצאת מכל הדילמה האנושית 

כל כך של בעיות עומק הנוצרות ברדיפה אחרי דברים אשר מספקים, במקרה הטוב, חוויה רגעית 

 אושר וביטחון.של 

כאשר סיים את הבדיקה נוכח לדעת שהחופש האמתי אינו מונח בהתבודדות מהחיים, אלא בעיסוק 

 מעמיק ומודע יותר בכל התהליכים שלהם. מחשבתו הראשונה הייתה ״אף אחד לא יאמין לכך.״ בין

הוא  אם כמסופר באגדה, פעל בתגובה לתחנוני האלים, או שהונע מחמלה בלתי רגילה לאחרים,

עזב את בודגאיה ונסע מערבה לכיוון העיר העתיקה ורנאסי, ושם, בשטח פתוח שנקרא פארק 

הצבאים, התעמת עם בני לווייתו הקודמים. אף על פי שבתחילה נטו לזלזל בו מפני שוויתר על 

הדרך של תעניות קיצוניות, לא יכלו שלא להבחין בהתעלות ובסיפוק הרוחני שקרנו ממנו, אשר 

 כל מה שהצליחו להשיג עד אז. הם ישבו והקשיבו למה שהוא אומר. המסר שלו היה משכנע עלו על

 ונשמע כל כך הגיוני עד שהאנשים שהקשיבו לו הפכו לחסידיו או לתלמידיו.

העקרונות שהציג בחורשת הצבאים, שנקראים ״ארבע האמיתות הנעלות״, מכילות ניתוח פשוט 

בין מה  מצבים האנושיים. הניתוח הזה מייצג את הראשוןוישיר של האתגרים והאפשרויות של ה



 
20 

שבמונחים היסטוריים נקרא ״שלושת הסיבובים של גלגל הדהארמה״: מערכת מתקדמת של תובנות 

על טיבה של החוויה, אשר הבודהה מסר בשלבים שונים, במהלך ארבעים וחמש השנים בהן נדד 

 לאורך הודו העתיקה.

ניתנו בקודמו, מציע תובנות עמוקות וחודרות יותר לטיבה של כל סיבוב, הנתמך בעקרונות ש

החוויה. ארבע האמיתות הנעלות יוצרות את הליבה של כל הדרכים והמסורות הבודהיסטיות. 

למעשה הבודהה חש שהן כל כך חשובות עד שדיבר עליהן הרבה פעמים, לקהלים רבים ושונים. 

שיחות —נו באוסף כתבים הנקרא סוטרותביחד עם דבריו המאוחרים יותר, הם הועברו אלי

 הנחשבות לחילופי הדברים האמתיים בין בודהה ותלמידיו.

דבר שהיה —במשך כמה מאות שנים אחרי מותו של בודהה, הכתבים האלה הועברו מפה לפה

מקובל בתקופה בה אנשים רבים היו אנלפבתיים. לבסוף, שלוש מאות או ארבע מאות שנים אחרי 

התורה שבעל פה נכתבה בפאלי, שפה ספרותית אשר נחשבת לקרובה מאוד  מותו של בודהה,

 לדיאלקט המדובר במרכז הודו בימי חייו של הבודהה. מאוחר יותר הם נרשמו בסנסקריט, הדקדוק

הספרותי הגבוה של הודו העתיקה. ככל שהבודהיזם התפשט בכל אסיה ומאוחר יותר במערב, הם 

 תורגמו לשפות שונות רבות. 

לו בתרגומים של הסוטרות קל לראות שהבודהה לא הציג את ארבע האמיתות הנעלות כמערכת אפי

נוקשה של מעשים ואמונות. במקום זה הוא הציע אותן כמדריך שימושי ליחידים כדי שיבינו, 

במונחים של החיים הפרטיים שלהם, את המצב הבסיסי שלהם, הסיבות למצב, האפשרות שהמצב 

צעים לשינוי הזה. ביכולת כבירה בנה את תורתו העיקרית במונחים של יכול להשתנות, והאמ

השיטה הקלסית ההודית של ארבע הנקודות של טיפול רפואי: אבחון הבעיה, זיהוי הסיבות 

העמוקות, קביעת התשקיף הרפואי והחלטה על מסלול הריפוי. במידת מה אפשר לראות בארבע 

י צעד לריפוי מה שאנו מכנים בימינו יסוד ״בלתי האמיתות הנעלות כגישה שימושית, צעד אחר

י מתפקד״ שכובל אותנו למציאות המוכתבת מציפיות ותפיסות מוקדמות, ומעוורת אותנו לכוח הבלת

 מוגבל של התודעה.

 

 

 

 

 זיהוי הבעיה

 

 .מה שיש לנולא שומרים כבני אנוש אנו סובלים מכך שאיננו מקבלים את מה שאנחנו רוצים וגם 

 , תורגם על ידי מריה מונטנגרותודעה זוהרת: דרך הבודההנפוצ׳ה, קאלו רי-

 

 

הראשונה בארבע האמיתות הנעלות ידועה כאמת של הסבל. הסוטרה הקשורה אליה תורגמה 

בדרכים שונות לאורך מאות השנים שעברו. לפי התרגום שקראת תמצא את העיקרון הבסיסי של 

 ר ״סבל הוא...״.החוויה במלים ״יש סבל״ או אפילו פשוט יות

במבט ראשון האמת הראשונה יכולה להיות די מדכאת. כאשר שומעים או קוראים אותה אנשים 

נוטים לבטל את הבודהיזם כפסימיסטי בצורה מוגזמת. ״אוי, הבודהיסטים האלה תמיד מתלוננים 

 שהחיים מאמללים! הדרך היחידה להיות מאושר היא לדחות את העולם, ולברוח להר באיזשהו

 מקום ולעשות מדיטציה כל היום. כמה משעמם! החיים שלי נפלאים!״ 



 
21 

חשוב לציין קודם כל שתורתו של הבודהה לא טוענת שכדי למצוא חופש אמתי אנשים צריכים 

הה לוותר על בתיהם, עבודתם, מכוניותיהם, או כל רכוש חומרי אחר. כפי שחייו שלו מראים, הבוד

 מבלי למצוא את השלווה שחיפש.עצמו ניסה חיי תעניות קיצוניים 

יותר מכך, אין ספק שלאנשים מסוימים יכול להיות שהנסיבות הצטברו בצורה כזאת שנראה שלא 

יכול להיות יותר טוב. פגשתי הרבה אנשים שנראו די שבעי רצון מחייהם. כששאלתי מה שלומם 

ו שילדיהם המתבגרים השיבו, ״טוב״ או ״פשוט נפלא!״ כמובן עד שחלו או איבדו את עבודתם, א

הפכו בין לילה, מחבילה מאושרת של שמחה, לזרים מצוברחים חסרי מנוח המתנכרים להוריהם. 

 אז, אם שאלתי מה נשמע התשובה השתנתה קצת: ״אני בסדר, חוץ מ...״ או ״הכל נפלא, אבל...״

פילו בפני זהו כנראה המסר המרכזי של האמת הראשונה: לחיים יש דרך להפריע, כשהם מציגים א

ביחד עם —האנשים המרוצים ביותר בינינו, הפתעות בעלות משמעות מכריעה. הפתעות כאלה

חוויות עדינות יותר, פחות משמעותיות כמו הבעיות והכאבים שמגיעים עם הגיל, התסכול של 

כל אלה יכולים להיות מתוארים —העמידה בתור בסופרמרקטים, או פשוט איחור לפגישה

 סבל.כהתבטאויות של 

המלה —בכל אופן אני יכול להבין מדוע ייתכן שקשה לתפוס את הראייה המקיפה הזאת. ״סבל״ 

הוא מושג עמוס. כשאנשים —שמשתמשים בה לעתים קרובות בתרגומים של האמת הראשונה

קוראים או שומעים אותו בפעם הראשונה, הם נוטים לחשוב שהוא מתייחס לכאב קיצוני או 

 לאומללות כרונית.

, המלה שמופיעה בסוטרות, למעשה קרובה יותר למושגים שמשתמשים בהם הרבה dukkha אך

בעולם המודרני, כמו ״אי שקט״, ״מחלה״, ״אי נוחות״, ו״אי שביעות רצון״. כמה טקסטים 

בודהיסטים מרחיבים על המשמעות שלו על ידי שימוש באנלוגיה מלאת חיים, לגלגל העבודה של 

אשר מדביק אליו הכל כאשר הוא מסתובב, כשהוא משמיע איזשהו קול  הכדר היוצר כדים מחימר

צורם תוך כדי כך. פרשנויות אחרות נעזרות בדימוי של מישהו הרוכב על עגלה שגלגל אחד שלה 

 שבור במקצת: בכל פעם שהגלגל מסתובב בנקודה השבורה, הרוכב מרגיש טלטלה.

, המושג כפי שמופיע בפילוסופיה יחס למצב קיצוניאכן מתי—dukkhaאו —כך, בעוד סבל

משהו ובתרגול של בודהה ומורים מאוחרים יותר, מתואר בצורה הטובה ביותר כתחושה חודרת ש

שהחיים יכולים להיות טובים יותר אם הנסיבות היו שונות; שהיינו מאושרים לא כל כך בסדר: 

ם מזוגיות. וגיות או שהיינו יוצאייותר אם היינו צעירים יותר, רזים יותר, או עשירים יותר, היינו בז

מכילה את כל קשת המצבים, שנעה בין משהו פשוט  dukkhaרשימת הצרות ממשיכה בלי סוף. 

מלה הכמו גירוד, עד לחוויות טראומטיות יותר, כאב כרוני או מחלה סופנית. אולי יום אחד בעתיד 

dukkha  תהיה מקובלת בהרבה שפות ותרבויות שונות, כמו שהמלהkarma בסנסקריט הפכה—

 ותציע לנו הבנה רחבה יותר למלה שתורגמה לעתים קרובות כ״סבל״.

בדיוק כמו שזיהוי הסימפטומים על ידי הרופא הוא הצעד הראשון לטיפול במחלה, הבנת המושג 

dukkha  ,כמצב הבסיסי של החיים הוא הצעד הראשון להשתחרר מאי נוחות או אי שקט. למעשה

שמיעת האמת הראשונה לכשעצמה יכולה להיות חוויה משחררת. תלמיד וותיק לחלק מהאנשים, רק 

שלי הודה בפני לאחרונה, שלאורך ילדותו וגיל הנעורים שלו הרגיש תמיד מנוכר במקצת מכולם 

תר סביבו. נראה היה לו שהאחרים יודעים בדיוק את הדבר הנכון לומר ולעשות. הם היו פיקחים יו

 תר, והיה נראה שהם מסתדרים עם האחרים בלי מאמץ. נראה היה לו שכלממנו, הם התלבשו יפה יו

 אדם אחר בעולם קיבל ״מדריך אושר״ בלידתו, ועליו דילגו משום מה.

מאוחר יותר, כאשר למד בקולג׳ קורס בפילוסופיה מזרחית, נתקל בארבע האמיתות הנעלות, וכל 

ת מבוכה תחושוד במצוקתו. למעשה, ההסתכלות שלו החלה להשתנות. הוא הבין שהוא לא היה לב

וניכור היו חוויות שאחרים עברו לאורך מאות שנים. עכשיו יכול היה לשכוח מכל עניין המדריך 

אך לפחות הוא יכול היה —לאושר ופשוט להיות הוא עצמו. זה לא אומר שלא הייתה עבודה לפניו

שהרגיש באמת. וכך יכול היה  להפסיק להעמיד פנים בפני העולם החיצוני שהוא יותר מגובש ממה

להתחיל לעבוד עם תחושת חוסר ההתאמה הבסיסית שלו לא כזר בודד, אלא כמישהו שיש לו קשר 



 
22 

משותף עם שאר האנושות. זה גם אמר שהיה פחות סיכוי שייתפס לא מוכן כשחש בדרכים 

לפינה דיוק כמו שעבורי, הידיעה שהחרדה נמצאת מעבר ב—המיוחדות בהן הופיע הסבל עבורו

 הוציאה משהו מהעוקץ שלה.

 

 

 הפתעה

 

 

ומרגיע  לפגוש חבר לארוחת ערב. אתה כבר חושב על מה שתרצה לאכול, ךאתה הולך ברחוב, בדר    

 ה!אריאוי, לא, —את רעבונך. אתה מסובב את הפינה ו

 באולקוס איןזברות ללמה רוברט סאפולסקי,          

 

 

 

 אנו עלולים לעמוד מול חוויות של אי שקט או אי נוחות, הכרה פשוטה בעובדה שבכל רגע נתון 

מהווה את הלקח העיקרי של האמת הנאצלת הראשונה. אך מאחר שהמצב הבסיסי הזה תורגם 

לעתים כל כך קרובות בצורה נוקשה ובוטה, רציתי למצוא איזושהי דרך להתייחס אליו במונחים 

 שיהיו משמעותיים לאנשים החיים בעולם המודרני.

מהלך נסיעת הרצאות בצפון אמריקה, כששוטטתי לי לעת ערב בפארק ליד המקום בו לימדתי, ב

סוג —עלתה בי אנלוגיה. בעודי צועד בתוך הפארק, מצאתי את עצמי עסוק במין ״ניסיון מחשבתי״

ה של תרגיל דמיון שעשו פילוסופים בעולם העתיק אך גם מדענים בעידן המודרני כעזר להבנת טיב

 ות.של המציא

כמובן שיכול להיות שאנשים כבר מכירים כמה מניסיונות המחשבה המפורסמים בהיסטוריה, כמו 

זה שערך אלברט איינשטיין, שכתוצאה ממנו התפתחה תורת היחסות המיוחדת: ההצעה שזמן 

ם ומרחב אינם יסודות מוגדרים של המציאות, אלא חוויות השונות ביחס לכיוון ולמהירות בהם אד

ת שהטכנולוגיה והציוד הנחוצים להציג את התאוריה שלו לא היו בנמצא בזמנו של זז. למרו

 איינשטיין, התפתחויות של הזמן האחרון הוכיחו שהתובנה שלו הייתה נכונה.

ניסיון המחשבה שלי לא עסק בחוקי התנועה של הפיזיקה אלא יותר ביסודות הפסיכולוגיים של 

טח מיוער כמו פארק או חורשה, שקוע במחשבה או אולי הרגש. דמיינתי איך זה יהיה לעבור בש

ה מקשיב לנגן מוזיקה נייד ושר לעצמי. מה הייתי חווה אילו מישהו שהיה רוצה למתוח אותי, הי

ות, לובש תחפושת מציאותית מאוד של דוב וקופץ פתאום מאחורי עץ או בנין? דפיקות לבי היו מואצ

 יה סומר. ככל הנראה הייתי צורח בפחד.עורי היה מתכסה כ״עור ברווז״, ושערי ה

י אך אילו מישהו היה מזהיר אותי מהמתיחה, לא הייתי כל כך נרתע. אולי אפילו הייתי הייתה ל

 אני מתכופף וצורח לפני שהספיק לקפוץ עליי! שכ—הזדמנות להחזיר לבדחן כגמולו ולהפחיד אותו

סי של החיים, אנו מוכנים טוב יותר או סבל כמצב בסי dukkhaבאותו אופן, אם אנחנו מבינים 

 לתלאות השונות הצפויות לנו בהמשך. טיפוח הבנה מהסוג הזה הוא קצת כמו ציור מפה של מסלול

 או טיול. אם אין לנו מפה יש סיכוי שנלך לאיבוד.

 

 

 שתי השקפות על סבל

 



 
23 

 מופיע ההואכשזה נולד, 

 אסוטרה, הסאליסטוב—

 תורגם על יד מריה מונטנגרו

 

 

 

ו שציינתי מוקדם יותר, סבל מתרחש ברמות רבות ושונות. כבר מההתחלה לימדו אותי שכדי כמ

 לעבוד עם סוגים שונים של סבל, חשוב להבחין ביניהם. 

אחת מהאבחנות הראשונות והחשובות ביותר היא בין מה שמכונה לעתים קרובות סבל ״טבעי״, 

 ומה שלימדו אותי לראות כסבל ״שאנו מייצרים״.

טבעי כולל כל הדברים שאיננו יכולים להימנע מהם בחיים. בכתבים הבודהיסטים הקלסיים סבל 

החוויות הבלתי נמנעות האלה נקראות הרבה פעמים ״ארבעת הנהרות הגדולים של הסבל״. כלומר 

 .לידה, הזדקנות, מחלה ומוות, הן החוויות המגדירות את השינויים הנפוצים ביותר בחיי אנשים

תי בפגישות פרטיות ובשיעורים של קבוצות, מדוע לידה יכולה להיחשב סוג של לפעמים נשאל

סבל. ״ללא ספק״ אמרו, התחלה של חיים חדשים צריכה להיות רגע מלא שמחה.״ ובמובנים רבים 

 בוודאי זה אכן כך: התחלה חדשה היא תמיד הזדמנות.

מהסביבה המוגנת של הרחם מכל מקום לידה נחשבת כיסוד של סבל מכמה סיבות. ראשית, המעבר 

ולא רק על ידי פילוסופים —)או הביצה( לתוך העולם הגדול המלא בחוויה של חושים נחשב

כמעבר טראומטי. —בודהיסטים אלא על ידי מומחים רבים, פסיכולוגים, מדענים, ואנשי רפואה

המתחם וכרים את הדרמה שבמעבר הבסיסי הזה, אך החוויה של יציאה והיחשפות מלא זרובינו 

 הסגור והמוגן בוודאי משאיר רושם על המוח והגוף של התינוק הרך.

פנו שנית, מרגע הלידה אנו הופכים פגיעים לשלושת נהרות הסבל האחרים. מהרגע בו אנו נולדים גו

מתחיל לספור לאחור. אנו מזדקנים בכל רגע. כילדים, כמובן שרובנו מקבלים בברכה את החלק 

שלי לא הייתה סבלנות לחכות שאגדל. שנאתי את זה שהמבוגרים מנהלים הזה בחוויה. אני יודע 

 אותי ורציתי כבר להיות מסוגל להחליט בעצמי על הכל. כמובן שעכשיו אני מבין שהחלטות רבות

צריכות להישקל בזהירות בגלל ההשפעה שיש להן על אחרים מסביבי. ועם כל שנה שעוברת אני 

 זית של ההזדקנות. הפרקים שלי הפכו נוקשים יותר ואני סובלמרגיש ברור יותר את ההשפעה הפי

 יותר מעייפות ומהצטננויות. עליי להקדיש יותר זמן לתרגול גופני.

הנהר הגדול השלישי של הסבל. יש —יותר ויותר במהלך חיינו אנו גם רגישים יותר לתחלואים

ו מחלות חמורות כמו סרטן  אאנשים שנפגעים יותר מאלרגיות ורגישויות ממושכים. יש הנפגעים מ

איידס. אחרים עברו שנים בהתמודדות עם כאב פיזי כרוני. אנשים רבים שפגשתי במהלך שבע 

השנים האחרונות סובלים בעצמם או שחבריהם הקרובים או יקיריהם מתמודדים עם מחלות 

 וטבית, התמכרות ושיטיון.ק-יזיות איומות כמו דיכאון, תסמונת דופ-פסיכולוגיות

נהר האחרון בארבעת נהרות הסבל הגדולים הוא מוות, התהליך שבו היסוד בחוויה הנקרא בדרך ה

מכונה לרוב ״ספר ה —Bardo Thodolכלל הכרה, נפרד מהגוף הפיזי. טקסטים טיבטיים כמו 

מתאר את החוויה הזאת —המתים הטיבטי״, אך מתורגם בצורה מדויקת יותר ״שחרור דרך שמיעה״

 בפרטי פרטים.

מידה רבה מוות הוא ההיפוך של תהליך הלידה, שהוא חיזוק הקשרים בין היסודות הפיזיים, ב 

המנטליים, והרגשיים של החוויה. בשעה שלידה היא תהליך של שבו אנו הופכים בדרך מסוימת 

״לבושים״ בעטיפה פיזית, מנטלית, ורגשית, הרי מוות הוא תהליך בו אנו מופשטים מכל החלקים 

מקריאים  מנוסיםלכן לעתים קרובות מורים בודהיסטים  סיכולוגיים שהפכו מוכרים לנו.הפיזיים והפ

לפני אדם גוסס, בדומה לטקסי המשיחה שלפני המוות שנערכים על ידי  Bardo Thodolאת ה

כומר במסורת הנוצרית לתמיכה ונחמה הניתנות לגוססים לקראת המעבר הזה, אשר לעתים קרובות 

 מעורר חרדה.



 
24 

תבגרתי וטיילתי בעולם, התחלתי לראות שהסבל הטבעי מכיל יותר קטגוריות מאלה ככל שה

הרשומות בטקסטים הבודהיסטים הקלסיים. רעידות אדמה, שיטפונות, הוריקנים, שרפות ענק, 

וצונאמי שהורסים חיי אנשים בתדירות גדלה. בעשור האחרון שמעתי וקראתי על גידול טרגי 

ות של בתי ספר תיכוניים וקולג׳ים. בזמן האחרון אנשים התחילו ברציחות שהתרחשו בחדרי כית

לדבר אתי יותר בגלוי על ההתמוטטות שהתרחשה בחייהם בעקבות איבוד פתאומי של מקום 

 העבודה, הבית או הזוגיות.

 מדברים שאין לנו כל שליטה עליהן, אין לנו הרבה ברירות. אך יש עוד בכל מה שנוגע לפגיעות

ת , או כל מה שתרצו לקרוא לו: מגוון אינסופי של יריבויוdukkhaב, חוסר שקט, קטגוריה של כא

 פסיכולוגיות שהתודעה שלנו מתסחררת סביב האנשים, המאורעות והמצבים בהם אנו נפגשים.

וצאה אבי ומורים אחרים עזרו לי לסווג את הכאב הזה כ״סבל שנוצר על ידינו״: חוויות שהתפתחו כת

מצבים ואירועים, כמו כעס אימפולסיבי או טינה נמשכת שאחרים העלו בנו מהפרשנויות שלנו ל

כשהתנהגו בצורה שאנו לא אוהבים, קנאה באנשים שיש להם יותר מאשר לנו, חרדה משתקת 

 שמתרחשת כאשר אין סיבה לפחד.

סבל שאנו יוצרים בעצמנו יכול לקבל צורה של הסיפורים שאנו מספרים לעצמנו, סיפורים 

לעתים קרובות בתת מודע שלנו, על כך שאיננו טובים מספיק, עשירים מספיק, מושכים השלובים 

מספיק או בטוחים בעצמנו בתחומים אחרים. אחת הצורות היותר מפתיעות של סבל שאנו יוצרים 

בעצמנו שנתקלתי בה בכמה השנים האחרונות של הרצאות מסביב לעולם, קשורה להופעה חיצונית. 

שהם לא חשים בנוח רק בגלל שהאף שלהם גדול מדי למשל, או שהלחיים שלהם אנשים מספרים לי 

קטנות מדי. הם מרגישים במודעות עצמית קיצונית, ובטוחים שכולם מסתכלים על האף הגדול או 

הלחי הקטנה שלהם. אפילו אם הם פונים לניתוח פלסטי כדי לתקן את מה שנראה להם כבעיה, הם 

עבודה טובה מספיק; הם בודקים בלי הפסק את התוצאות במראה  עדיין תוהים אם המנתח עשה

 ודרך תגובות של אנשים אחרים.

אישה שפגשתי לאחרונה הייתה משוכנעת שאחת מעצמות הלחיים שלה גדולה מהשנייה. לא יכולתי 

—לראות זאת, אך היא הייתה בטוחה שההבדלים האלה היו אמתיים, והם הפכו אותה מכוערת

בעיני עצמה ובעיני האחרים. בכל פעם שהסתכלה במראה —אמרה, אני חושב״מעוותת״ כפי ש

ה״עיוות״ נראה לה יותר בולט והיא הייתה בטוחה שגם כל האחרים מבחינים בכך. היא בדקה 

בקפדנות איך אחרים מגיבים אליה, וכך השתכנעה שהם מתייחסים אליה כאיזושהי מפלצת בגלל 

אה מכך הפכה ביישנית מאוד ליד אנשים אחרים והתרחקה ההבדל בין עצמות הלחיים שלה. כתוצ

ממגע אתם, וההישגים שלה בעבודה התדרדרו מפני שהרגישה כל כך מגעילה וחסרת ביטחון. רק 

אחרי שממש מדדה את הלחיים שלה במראה וראתה שההבדל הוא פחות משמינית האינץ׳ התחילה 

 ת שחוותה היו יצירי התודעה שלה עצמה.להבין שה״עיוות״ ושנים של ייאוש, פחד, ושנאה עצמי

כמו שהחוויה של החרדה —כך שלמרות שסבל שאנו יוצרים בעצמנו הוא בעצם יצירה של התודעה

הוא לא פחות חזק מסבל טבעי. למעשה הוא יכול להיות אף קצת יותר כואב. אני —שלי הראתה לי

 חרי שגילו שם סרטן. זמן קצרזוכר בבהירות נזיר שהכרתי בהודו, שרגלו של חברו נכרתה קצת א

ים אחר כך הנזיר החל להרגיש כאבים חזקים ברגל שלו עד שלא יכול היה להזיז. כשנלקח לבית חול

 בדיקות וסריקות שונות לא גילו שום בעיה אורגנית. אפילו אחרי שהראו לו את התוצאות הנזיר

 לו על אירועים בחיי הנזירעדיין הרגיש כאב גדול ברגלו, כך שהרופאים פנו לכיוון אחר, ושא

 שקדמו לתחילת הכאב ברגל. לבסוף הבינו שהכאב החל כמעט מיד אחרי הניתוח של החבר. 

הרופא הניד בראשו כשהוא מהורהר ואז שאל את הנזיר לתגובתו כשראה את חברו. בהדרגה החל 

שיים שיעמדו הנזיר להודות שחש פחד גדול מאוד, כשהוא מדמיין מה ירגיש כשיכרתו את הרגל והק

בפניו כשיצטרך ללמוד ללכת עם קביים ולבצע כל מיני מטלות שהיה רגיל לעשות בלי לחשוב. 

אפילו בלי לציין את המלה היפוכונדריה הרופא הוביל בעדינות את הנזיר דרך כל הסצנות שיצר 

 השפיע עליו. תוך—והפחד מהפחד—בתודעה שלו עצמו, עד שהנזיר הבין כמה עמוק הפחד מהכאב



 
25 

כדי דיבור הרגיש שהסימפטומים ברגל מתחיל להיעלם, ולמחרת כבר יכול היה לצאת בהליכה מבית 

 החולים כשהוא חופשי מכאב, וחשוב יותר חופשי מהפחד שסימן את הכאב.

 

 

 

 זה לא אישי

      

 היה המנהיג אך לא השליט

 רך החיים.ד, לאו טצו—                                  

 תורגם על ידי ב.ב. בלאקנאי                                  

 

 

הדרך בה חקר הרופא את טיב הכאב של הנזיר מהדהדת במידה רבה במיומנות שבה הבודהה הציג 

את האמת הנעלה הראשונה. הבודהה לא אמר למאזיניו, ״אתם סובלים״, או ״אנשים סובלים״, או 

כשהוא מתאר את זה כהבחנה כללית —יש סבל״אפילו ״כל היצורים סובלים״. הוא רק אמר, ״

שאפשר להרהר עליה ולהיות מושפע ממנה, יותר מאשר איזושהי הצהרה מוחלטת על המצב 

האנושי, שאנשים יכולים להיזון ממנה או להזדהות אתה כמאפיין של החיים שלהם עצמם. כאילו 

שה, פשוטה, בלתי ניתנת להכח היה אומר, ״יש אוויר״, או ״יש עננים״, הוא הציג את הסבל כעובדה

 אך כזו, שאין לקחת באופן אישי.

פסיכולוגים שדיברתי אתם אמרו שהסגנון הבלתי מאיים רגשית בו הוצג הסבל על ידי הבודהה, 

הייתה תפיסה יוצאת דופן של הדרך ללמד אותנו להכיר את התנאי הבסיסי של הסבל, באפשרות 

בטא בחוויותינו בצורה יותר אובייקטיבית. במקום שהיא נתנה לנו להתבונן בדרך בה הוא מת

ול להיתפס לחשיבה כמו, ״למה אני כל כך בודד? זה לא צודק! אינני רוצה להרגיש כך. מה אני יכ

רכבות של מחשבות שמכוונות אותנו לשפוט את עצמנו או את —לעשות כדי להיפרד מזה?״

נחנו יכולים לקחת צעד לאחור א—הנסיבות שלנו או לנסות לדחות או לדכא את החוויה שלנו

 ולהתבונן, ״יש בדידות״ או ״יש חרדה״ או ״ יש פחד״.

למעשה ההתייחסות לחוויה בלתי נעימה מתוך גישה בלתי מוטית די דומה לדרך שאבי לימד אותי 

רק להתבונן בהסחות הדעת שעלו בפניי בכל פעם שניסיתי לעשות מדיטציה. ״על תשפוט אותן,״ 

 כמובן שברגע שהייתי מנסה לעשות זאת מה שהיה תנסה להיפטר מהם. רק תתבונן״ היה אומר. ״אל

 מפריע לי היה נעלם כמעט מיד. כשחזרתי לאבי לספר לו על הבעיה הזאת, חייך ואמר, ״או, טוב

 מאוד. עכשיו אתה רואה.״

 לפחות לא אז. עדיין היו לי כמה דברים ללמוד על טיבו של הסבל.—לא ראיתי

 

 

 

 

 

 

 של הסבל הסבל

 

 את האומללות של האומללות עצמה. מהווה… הכאב של מחלה, רכילות מרושעת וכו׳



 
26 

 

 הוודאותלפיד , קונגטרולג׳אמגון                     

 תורגם על ידי ג׳ודית האנסון                    

 

בו את מפני שסבל הוא מושג כל כך נרחב, רבים מהמורים הגדולים אשר הלכו בדרך בודהה הרחי

העיסוק בדרשות שלו על האמת הנעלה הראשונה, כשהם מחלקים את מגוון החוויות המכאיבות 

 לשלוש קטגוריות בסיסיות.

הראשונה ידועה כ״סבל של הסבל,״ אשר ניתן לתאר אותו בקיצור ככל חוויה ישירה ומידית של 

ה חותך את האצבע כאב או אי נוחות. דוגמה פשוטה מאוד יכולה להיות הכאב שאתה חווה כשאת

שלך.בטעות. בקטגוריה הזאת נכללים גם כאבים שונים הקשורים למחלה שהחומרה שלהם נמצאת 

על הרצף בין כאבי ראש, אף סתום וגרון כואב ועד סוגי כאבים חזקים יותר הקשורים למחלה 

ם חלשי כרונית או סופנית. אי הנוחות המגיעה עם ההזדקנות, כמו דלקת פרקים, ראומטיזם, אברים

ומצוקה של הלב או של הנשימה, גם כן נחשבים כביטויים של הסבל של הסבל. כך יהיה הכאב 

עצמות שבורות, כוויות חמורות, או טראומה לאברים —שמישהו חווה כקרבן תאונה או אסון טבע

 פנימיים. 

סבל רוב הדוגמאות שתוארו למעלה מתייחסות למה שהוגדר קודם כסבל טבעי. אך הכאב הקשור ל

 של הסבל מתרחב גם לממדים הרגשיים והפסיכולוגיים של סבל הנוצר בידי עצמנו. 

 הפחד והחרדה שהצטברו בתוכי לאורך ילדותי, למרות שלא הייתה להם בהכרח סיבה אורגנית, היו

 ללא ספק ישירים ומידיים. רגשות חזקים אחרים כמו כעס, קנאה, מבוכה, הפגיעה המתרחשת כאשר

ו עושה משהו מעליב, והצער שעולה בעקבות אבדן של מישהו יקר לנו הן חוויות מישהו אומר א

דימוי שוות בחיוניותן לסוג כזה של סבל, וגם הפרעות פסיכולוגיות ממושכות כמו דיכאון, בדידות ו

 עצמי נמוך. 

י הביטויים הרגשיים של הסבל של הסבל, אינם קיצוניים או ממושכים בהכרח. הם יכולים להיות ד

פשוטים. למשל, לא מזמן דיברתי עם מישהי שרצה מהמשרד שלה לבנק בהפסקת הצהריים ומצאה 

ך שם תור ארוך. ״רציתי לצרוח,״ סיפרה לי, ״מפני שידעתי שאני צריכה לחזור לפגישה חשובה, כ

נתי שהיה לי זמן מוגבל. לא צרחתי כמובן, אני לא אדם כזה. במקום זה הוצאתי את הפרזנטציה שהכ

שה והתחלתי לעבור עליה, כשאני מסתכלת לסירוגין על הדפים, השעון שלי והתור, שנראה לפגי

פקידה ההיה כאילו אינו זז. לא יאומן איזה סלידה חזקה חשתי כלפי כל האנשים שעמדו לפניי, וכלפי 

שנראתה, לשבחה ייאמר, כמנסה להישאר סבלנית כשהיא מתמודדת מול לקוחות —של הבנק 

 עכשיו אני יכולה לצחוק על המצב, אבל עדיין חשתי סלידה כשחזרתי למשרד, בליקשים במיוחד. 

שנשאר לי זמן לארוחת צהריים, וההרגשה הזאת לא נעלמה עד שהפגישה נגמרה, ומיהרתי החוצה 

 להביא סנדוויץ׳ לשולחן שלי.״

 

 

 

 

 

 

 הסבל של השינוי

 

  דאגות לפעילויות של חיי היומיום. מלבך הסר        

  הקארמפה גיואלה התשיעי—                



 
27 

 : אוקיינוס המשמעות המוחלטתאמודרההמ                

 תורגם על ידי אליזבט קאלהאן                 

 

 

 

הקטגוריה השנייה של סבל היא, כפי שהוסבר לי, הרבה יותר מעודנת. ההתייחסות אליה כ״הסבל 

 ונחים של השגת סיפוק, נוחיות, ביטחון, או תענוגשל השינוי״, סבל המתואר לעתים קרובות במ

מאובייקטים או מצבים שנידונים להשתנות. נניח למשל שאתה מקבל מכונית חדשה, מכשיר 

טלוויזיה, או מחשב נוצץ חדש עם כל החידושים האחרונים. לזמן מה אתה באקסטזה. אתה אוהב 

א לדרך כשהאור ברמזור הופך ירוק, איך שהמכונית נוסעת בצורה חלקה, באיזה מהירות אתה יוצ

באיזה קלות לחיצה על כפתור מחממת את המושב בבוקר חורפי קר. התמונה על מסך הטלוויזיה 

השטוח החדש כל כך ברורה ובהירה, והחדות כל כך מדהימה עד שאתה יכול להבחין בפרטים 

שיא באותו זמן. שמעולם לא ראית קודם. המחשב החדש מאפשר לך להריץ עשר תכנות במהירות 

אך לאחר זמן מה, הייחודיות של כל דבר חדש שקנית מתפוגגת. אולי המכונית מתקלקלת, מישהו 

או שמודל חדש יוצא —שאתה מכיר קנה טלוויזיה עם מסך גדול יותר, בהיר יותר; המחשב מתמוטט

 עם יותר יישומים ויותר כוח. יכול להיות שתחשוב, ״הלוואי שהייתי מחכה.״

י זה לא משהו שגורם לך להיות מאושר, אלא מצב. אתה מתאהב והעולם מלא בקשתות או שאול

 צבעוניות; בכל פעם שאתה חושב על הנאהב/ת אינך יכול להפסיק לחייך. או שיש לך עבודה חדשה

סוף סוף —או קידום, וראו, כל אחד שאתה עובד אתו עכשיו כל כך נהדר, והכסף שאתה מרוויח

ר ת, אולי לקנות בית חדש, או באמת להתחיל לחסוך. אך לאחר זמן מה הזוהתוכל לגמור עם החובו

נעלם, הלא כן? אתה מתחיל לראות את החסרונות באדם שנראה כל כך מושלם רק לפני כמה 

חודשים. העבודה החדשה הזאת דורשת יותר זמן ואנרגיה ממה שחשבת והמשכורת, טוב, היא לא 

הרבה לחיסכון אחרי שמורידים מסים ואתה מתחיל לשלם כל כך טובה כמו שדמיינת. לא נשאר 

 את החובות שלך.

ההסבר של הסבל של השינוי קרוב לאמת, אך מחמיץ את הנקודה. חוסר הסיפוק וחוסר ההיקסמות 

שחווית כאשר הייחודיות התפוגגה או שהמצב התחיל להתקלקל הם למעשה הסבל של השינוי. 

היצמדות לתענוג הנובע מכך שאנו מקבלים את מה שאנו ביתר דיוק, הסבל של השינוי צומח מה

 רוצים: אם זה זוגיות, עבודה, ציון טוב בבחינה, או מכונית חדשה נוצצת. 

לרוע המזל, התענוג הנובע ממקורות חיצוניים הוא זמני מעצם טבעו. ברגע שהוא חולף החזרה 

שוב אנחנו מחפשים אותו,  למצב ״הנורמלי״ נראית פחות נסבלת בהשוואה למה שהיה קודם. לכן

ם אולי בזוגיות, בעבודה, או בחפצים אחרים. שוב ושוב אנחנו מחפשים תענוג, או נוחיות בחפצי

 ומצבים שאינם מסוגלים להגשים את התקוות והציפיות הגבוהות שלנו.

 " נצחי שאיhighהסבל של השינוי, לכן, יכול להיות מפורש כסוג של התמכרות, חופש אינסופי ל״

 שאנו מרגישים רק מהציפייה highפשר להגיע אליו. למעשה, על פי מדעני מוח שדיברתי אתם, הא

להשיג את מה שאנו רוצים, קשור לייצור של דופמין, חומר כימי במוח שגורם, ביחד עם דברים 

 אחרים לתחושה של עונג. לאורך הזמן המוח והגוף שלנו מומרצים לחזור על הפעילות שעוררה את

 הדופמין. אנחנו ממש מתמכרים לציפייה.ייצור 

הטקסטים הבודהיסטים הטיבטיים מדמה את ההתנהגות האובססיבית הזאת ל״ליקוק דבש מסכין 

גילוח״. התחושה הראשונית יכולה להיות מתיקות, אך ההשפעה המכריעה יכולה להיות הרסנית. 

זק אמונה עמוקה ולעתים בלתי חיפוש סיפוק באנשים אחרים או בחפצים או באירועים חיצוניים, מח

מודעת שאנחנו, כפי שהננו, איננו שלמים לגמרי; שאנחנו צריכים משהו מעבר לעצמנו כדי לחוות 

תחושה של שלמות או ביטחון ויציבות. הדרך הטובה ביותר לסכם את הסבל של השינוי היא דעה 

. העבודה שלי תובענית, אך אני בסדר כל זמן שיש לי את זה או שהולך לימותנית שלנו על עצמנו. 



 
28 

)או שהבריאות שלי טובה או המראה החיצוני שלי או שיש לי משפחה  לפחות יש לי זוגיות נפלאה

 נפלאה(.

 

  

 

 סבל חודרני

 

  שערה בודדת המונחת על כף היד

 גורמת אי נוחות וסבל אם היא נכנסת לעין.

 

 ״ דהרמהאביהפרשנות על ״אוצר ראג׳אפורטא ירשומיטרא, —      

 תורגם על ידי אליזבט מ. קאלאהן.         

 

 

 

 

כמו גם סוגי הסבל המתוארים כטבעיים ונוצרים —היסוד של שתי הקטגוריות הראשונות של הסבל

מתואר כסבל חודרני. כשלעצמו סוג כזה של סבל אינו מכאיב הרבה יותר, ואינו כרוך —על ידינו

רך הטובה ביותר לתאר אותו היא חוסר מנוחה בחיפוש עונג אובססיבי כמו בסבל של השינוי. הד

 יסודי, איזשהו גירוי עקשני בדיוק מתחת לתשומת הלב המודעת.

בכיסא נוח מאוד בזמן הרצאה או שיעור, או רק צופים  יושביםחשבו על כך בצורה כזאת: אתם 

הצד  בטלוויזיה. אך ללא קשר לכיסא הנוח, בשלב כלשהו אתה מרגיש דחף לזוז, לארגן מחדש את

האחורי שלנו, או למתוח את רגליכם. זה סבל חודרני. אתם יכולים למצוא את עצמכם בנסיבות 

הנפלאות ביותר, אך לבסוף קמצוץ אי נוחות מזדקר מולך ולוחש, ״מממ, לא ממש בסדר. יכול 

 להיות יותר טוב אם...״

 מהיכן אותו גירוי, אותו קמצוץ עדין של חוסר סיפוק מגיע? 

נאמר שכל דבר בחוויות שלנו תמיד משתנה. העולם סביבנו, הגוף שלנו, המחשבות  בצורה פשוטה

נמצאים בשטף מתמיד, משחק —פילו המחשבות על מחשבותינו והרגשותינוא—והרגשות שלנו

פנימי מתקדם ובלתי פוסק של סיבות ותנאים שמשפיעים בצורה מסוימת, אשר בעצמם סיבות 

 מונחים בודהיסטיים השינוי הקבוע הזה ידוע בשם חלופיות.ותנאים שגורמים לתוצאות אחרות. ב

בהרצאות רבות הבודהה השווה את התנועה הזאת לשינויים הקטנים המתרחשים בזרימה של נהר. 

כשרואים אותם מרחוק קשה להבחין בשינויים מרגע לרגע. רק כאשר אנחנו מתקרבים אל גדת 

המעבר של —השינויים הקטנטנים בצורות הגליםהנהר ומתבוננים מקרוב אנחנו יכולים לראות את 

ומתחילים להעריך את —החול, הטין, והאבנים, והתנועה של הדגים והיצורים האחרים החיים במים

 הגיוון העצום של השינויים הקורים מרגע לרגע.

חלופיות מתקיימת ברבדים רבים, שאת חלקם קל לראות. למשל, אנחנו מתעוררים בוקר אחד 

קה הריקה בהמשך הרחוב הפכה לאתר בנייה, מלא ברעש והמולה של חפירת יסודות, ומגלים שהחל

 יציקת בטון, והצבת עמודי פלדה למבנה. לא עובר זמן רב והשלד של הבניין מתרומם וצוות אחר

 של אנשים עסוק בהנחת צינורות מים וגז וקווי חשמל בתוכו. לאחר זמן מה צוותים אחרים באים

קום ות בפנים, אולי מעבדים את הסביבה, שותלים עצים, דשא, וגנים. לבסוף במלהציב קירות וחלונ

 חלקה ריקה, יש שם בניין שלם מלא באנשים הנכנסים ויוצאים.



 
29 

רובד זה של שינוי נקרא בכתבי הבודהה כחלופיות נמשכת של צמיחה. אנחנו יכולים לראות את 

—ת שאיננו אוהבים את הבניין החדשהטרנספורמציה של החלקה הריקה, ואף על פי שיכול להיו

יד לאולי הוא חוסם לנו את הנוף, או שזה בניין מסחרי גדול, יכול להיות שהגידול בתנועת הרכב 

 ינוי אינו מפתיע אותנו.הש—הבניין יפריע לנו

את החלופיות הנמשכת של הצמיחה אפשר לראות גם בשינויי העונות, לפחות בחלקים מסוימים 

מה חודשים קר מאוד והשלג מכסה את האדמה. כמה חודשים מאוחר יותר של העולם. במשך כ

מופיעות התחלות עלים ירוקים על העצים ופרחים מתחילים לצאת מהקרקע. לאחר זמן, העלים 

גדלים והשדות מלאים בשפע של פרחים וצמחים מסוגים שונים. כאשר מגיע הסתיו, הפרחים 

ים צהובים או כתומים. ואז חוזר החורף והעלים והפרח נובלים והעלים על העצים הופכים אדומים,

נעלמים והאוויר הופך קר; לפעמים יש שלג ולפעמים קרח מכסה את העצים כמעיל של זכוכית 

 צלולה.

בעוד שההשפעות של חלופיות נמשכת של צמיחה בולטות בקלות, למעשה הן נובעות מסוג אחר 

נה, הסטה של התנאים המתרחשת כאילו ״מאחורי של שינוי מתמשך, שהבודהה תיאר כחלופיות עדי

 הקלעים״, ברובד כל כך עמוק עד שבקושי, אם בכלל, מגיע לתשומת הלב שלנו.

בדרך כלל אנחנו נוטים לתפוס את הזמן במונחים של שלוש קטגוריות: עבר, הווה, ועתיד. אם 

השנה הזאת,  ונה,האחרנסתכל בשלוש קטגוריות אלה במונחים של שנים, נוכל לומר שיש השנה 

והשנה הבאה. אך השנה האחרונה כבר נעלמה והשנה הבאה עדיין לא הגיעה למעשה, אלה מושגים, 

 רעיונות שיש לנו אודות הזמן.

 כך נשארת רק השנה הזאת.

אך שנה מורכבת מחודשים הלא כן? זה יכול להיות קצת מבלבל עבורי מפני שרוב לוחות השנה 

חודשים, בעוד שלוח השנה הטיבטי לפעמים מכיל גם תוספת, חודש המערביים כוללים שנים עשר 

שלושה עשר! אך הבה נשתמש בלוח השנה המערבי כדוגמה, ונסכים בינתיים, שאנחנו באמצע 

החודש השישי. כמעט שישה חודשים מהשנה כבר עברו ויש עוד שישה לפנינו. עכשיו מה שאנחנו 

לחודש הזה. אך חודש מורכב ממספר קבוע של קוראים לו הווה הצטמצם בטווח מהשנה הזאת 

ביוני,  15בלוח השנה המערבי בדרך כלל שלושים או שלושים ואחד ימים. לכן אם זה —ימים

זה מחצית יוני עברה והמחצית השנייה עדיין לא התחילה. עכשיו ההווה הוא היום הזה. אך היום ה

ם עברה והמחצית השיחה עוד לא בצהריים, מחצית היו 12מורכב מעשרים וארבע שעות; והשעה 

 הגיעה.

לשישים דקות שיוצרות שעה; —אנחנו יכולים להמשיך ולפרק את המעבר של הזמן עוד ועוד

ה שישים שניות שיוצרות דקה; חלקי השניות שיוצרים שניה; ננו השניות שמהוות חלק שניה, והלא

. כל הזמן זזים, עפים מאתנווהלאה ככל שהמדענים יכולים למדוד. חלקים קטנטנים אלה של הזמן 

העתיד הופך להווה וההווה הופך לעבר לפני שאנחנו שמים לב ומכירים במה שקורה. מדעני מוח 

בין הרגע בו אברי —שנקרא ״עפעוף של תשומת לב״—שדיברתי אתם מדדו פער של חצי שנייה

 ו מזהים בצורההחישה שלנו מקבלים גירוי וויזואלי ומעבירים את האותות למוח,לרגע שבו אנחנ

מודעת את הסימנים האלה ומגבשים אותם לזיכרון לטווח קצר. עד שאנחנו אפילו רושמים את 

 הרעיון של ״עכשיו״ הזמן הוא כבר ״אז״.

 לא משנה כמה אנחנו רוצים, איננו יכולים לעצור את הזמן או את השינויים שהוא מביא. איננו

נקודה לאיזשהי  מת יותר, או ״להעביר במהירות״יכולים ״להפעיל מחדש״ את חיינו לנקודה מוקד

ת בעתיד. אך אנחנו יכולים ללמוד לקבל חלופיות, להתיידד אתה, ואפילו להתחיל לקחת בחשבון א

 . האפשרות של שינוי כסוג של שומר ראש מנטלי ורגשי

 

 



 
30 

 השינוית נשימ

 

 

 חייםהיא  הנשימ        

  ים הטיבטי. ספר החיים והמתסוגיאל רינפוצ׳ה—        

 מתורגם על ידי פטריק גאפניי ואנדרומדה הארוויי         

 

יש אנשים שיכולים להבין חלופיות רק בעזרת התעמקות בכתבים על ארבע האמיתות הנעלות. 

או שזה נשאר מושג מסתורי ומופשט בצורה כלשהי. —לאחרים, ההבנה לא באה כל כך בקלות

שהלכו בעקבותיו סיפקו מספר תרגילים שיכולים לעזור למרבה המזל הבודהה והמורים הגדולים 

לנו לגעת ברובד העדין של שינוי בדרך ישירה ולא מאיימת. הפשוטה מכולן, שאפשר לתרגל בכל 

 זמן, בכל מקום, כרוכה בהפניית תשומת הלב לשינויים המתחוללים בגוף כשאנחנו נושמים.

נוח יותר, אפשר לשכב. אפשר להשאיר את התחילו בישיבה כשחוט השדרה זקוף והגוף רגוע. אם 

לכים העיניים פקוחות או סגורות )אף על פי שאינני ממליץ לסגור את העיניים כשאתם נוהגים או הו

ת ברחוב(. רק נשמו פנימה והחוצה בצורה טבעית דרך האף. ובעוד אתם עושים כך, הביאו את תשומ

חד ההתרחבות וההתכווצות של הריאות לבכם בעדינות לשינויים בגופכם כשאתם נושמים, במיו

שלכם והעליה והירידה של השרירים באזור הבטן. אל תדאגו לריכוז חזק מדי, כשאתם חושבים 

עליי לשמור על הנשימה.״ פשוט תנו לתודעה שלכם לנוח במודעות …. ״עליי לשמור על הנשימה

ל תדאגו אם תמצאו מוחלטת של השינויים הקורים כשאתם נושמים פנימה והחוצה. כמו כן א

זה פשוט עוד שיעור בחלופיות. אם אתם —שהתודעה שלכם נודדת כשאתם ממשיכים לתרגל

מוצאים את עצמכם חושבים על משהו שקרה אתמול, או חולמים בהקיץ על מחר, בעדינות הביאו 

 את תשומת הלב שלכם בחזרה לשינויים בגוף כשאתם נושמים. המשיכו בתרגיל כדקה.

. , חזרו ובדקו את השינויים בגופכם. אל תשפטו את התרגיל או תנסו להסביר אותוכשהדקה נגמרת

בו. יכול להיות שהרגשתם דברים אחרים מלבד העליה והירידה  שהבחנתםרק חזרו ובדקו את מה 

של שרירי הבטן שלכם או התרחבות והתכווצות הריאות שלכם. יכול להיות שהייתם יותר מודעים 

ות ה והחוצה דרך הנחיריים. זה בסדר גמור. יכול להיות שהייתם מודעים למאלנשימה הזורמת פנימ

מחשבות שונות, רגשות, ותחושות, או לכך שנסחפתם בהסחות דעת. מדוע? מפני שאתם לוקחים 

ו אם תמשיכ את הזמן להתבונן בשינויים הבלתי נפסקים המתחוללים ברובד העדין בלי להתנגד להם.

כמה פעמים ביום, תמצאו את עצמכם מודעים לעוד שינויים, ברמות את התרגיל פעם ביום או 

ו עדינות יותר ויותר. בהדרגה תיהפך החלופיות למעין חבר ותיק, לא משהו שגורם לכעס, או משה

אולי —שמתנגדים לו. במשך הזמן הייתם מגלים שאתם יכולים להמשיך במודעות למצבים אחרים

 לת או בבנק, או אפילו כשאוכלים צהריים או ארוחת ערב.בעבודה, או בשעה שמחכים בחנות המכו

 המלאה לרגע הנוכחי במלואו, ומיקום עצמך מולהחזרה לנשימה היא דרך יעילה להפעלת הפתיחות 

שינויים עדינים הקורים בתוכך ובעולם סביבך. בהמשך זה יספק לכם הזדמנות לראות דברים 

ות ל פתיחות ואיזון גדולים יותר. בכל פעם שמחשבבצורה יותר ברורה, ולפעול ממצב פסיכולוגי ש

המצב —לפתע לחיים ו אם הופתעתם מדמות שעווה שמתעוררתא—או תחושות טורדניות עולות

 יפעל כתזכורת לעובדה הבסיסית שהיא החלופיות., 

 ? אם כך מדוע זה נראה כל כך אישי

 יתות הנאצלות.כדי לענות על השאלה עלינו להתבונן באמת השנייה מבין ארבע האמ

 

 



 
31 

 3 

 כוח התפיסה

 על התודעה הנודדת פיקוחשלך בלי  תרגולבלתי אפשרי לשמור על ה

 

 הבודהיצ'אריהאווטרה, ווהאנטידש               

 תורגם על ידי קייט קרוסבי ואנדרה סקי לטון               

 

באבנים. יצאתי לפני כמה שנים הלכתי ברחוב בהודו, שבה רבים מהכבישים עדיין מרוצפים 

החלטה שמהר מאוד התחרטתי עליה, מפני שהתחושה של הליכה —במהירות בלי לנעול סנדלים

ברגלים יחפות על כביש אבנים הייתה לפחות בלתי נוחה. זמן קצר אחר כך הזכרתי את החוויה 

 .    ״או, טוב מאוד!״ השיב הזאת לרופא הודי.

ת רפואיות עתיקות, יצירת לחץ על כמה מקומות כששאלתי למה התכוון הסביר שעל פי כמה שיטו

לאורך כפות הרגליים מעוררת פעילות באברים ומערכות שונים, וכך מעודדת את הבריאות בכלל. 

אנשים שמכירים קצת רפלקסולוגיה מודעים לתועלות הקשורות לתרגול הזה, אך עבורי, זה היה 

לכת יחף לעתים יותר קרובות. רעיון חדשני. לאחר שהקשבתי להסבר של הרופא התחלתי ל

 להפתעתי, במקום אי נוחות התחלתי להרגיש תענוג מתחושת האבנים על הרגליים היחפות.

 מדוע?

 האבנים לא השתנו. הרגליים שלי לא השתנו. הפעולה הפיזית של הליכה לא השתנתה.

פני כן ככל שחשבתי על זה, הבנתי שהרכיב היחיד של החוויה שהשתנה הייתה התפיסה שלי. ל

פשוט הנחתי שהליכה על אבנים תהיה מכאיבה. כשהרופא הציע דרך שונה להסתכל על המצב, 

 האפשרות האחרת הזאת פתחה את הדרך לטרנספורמציה של החוויה.

 

 

 

 

 

 

 מבט קרוב יותר

 הדרך בה אנו חווים דברים היא פשוט השתקפות של התודעה שלנו.    

 טאר רינפוצ׳ה, רפו קנק—-

  גומפופא, ההוראות של

 גיאמטסו התורגם על ידי לאמה יש

 

אף על פי שהשתמשתי באותם עקרונות בסיסיים של הסטת התפיסה שלי כשטיפלתי במחשבות 

י וברגשות שהטרידו אותי כילד, לא יישמתי אותם ממש למצבים המעורבים באי נוחות פיזית. היית

 . י עם ה״עצמיבהלם כשהבנתי באיזה צורה עמוקה חיברתי את הגוף הפיזי של

אך היה שיעור אפילו חשוב יותר שהיה צריך להילמד מהמקרה הזה, כזה שהשפיע על הדרך בה 

ע לה התבוננתי בכל מצב מציק או לא נוח. אילו לא הייתי מרגיש את אי הנוחות בכלל או הייתי נכנ

עם שיצאתי משל, על ידי מאמץ לזכור לנעול את סנדלי בכל פל—או מנסה לפתור אותה בדרך רגילה

 א הייתי רואה את השכבה העדינה הזאת של ההתניה.ל—מהחדר



 
32 

מאז התחלתי לפתח הערכה גדולה יותר לרגעים בהם חוויתי כאב או אי נוחות. כל אחד מהם הוא 

זרע של הבנה עמוקה יותר, הזדמנות ללמוד להכיר את התודעה קצת יותר טוב, ולהבחין בדיעות 

 פילו לא ידעתי שיש לי.על עצמי ועל העולם מסביבי, שא

אינני מתכוון לומר שבכל פעם שאני עומד מול בעיה או מרגיש עצבנות אני חובש איזשהו כובע 

מה אני …. בלשים בודהיסטי, ומתחיל לסקור את התודעה שלי ולשאול, ״המממ, מהי התפיסה כאן

ר ן ערמומי להיפטלא רואה? או, הנה! עכשיו מיד אחליף אותה בתפיסה חדשה.״ אלא שזה רק ניסיו

ממצב לא נוח, שנגמר בחיזוק ההרגל של ראיית אתגרים כאויבים שיש להכניע או ״בוסים״ שיש 

 לרצות.

התהליך הממשי כרוך רק בהישארות עם המצב והסתכלות בו ישירות. התייחסות לחוויה בדרך זו 

 בתוך הקשר גדולנותנת לנו מרחב קטן להיפתח אליו באופן ספונטני, ומאפשרת לנו לראות אותו 

יותר. אם יש תודעה שיכולה להתבונן בחוויה, נובע מכך באופן הגיוני שהתודעה הזאת גדולה 

מהחוויה עצמה. באותו שבריר שניה של הכרה, יש אפשרות לתפוס חלקיק של הגדולה של התודעה: 

ותר ה אינו ילראות זאת, כפי שאבי ומורים אחרים תיארו, כאוקיינוס אינסופי שבו כל רגע של חווי

ולעולם אינם נפרדים מהמרחב חסר הגבולות שלו. —רגע עולים, רגע יורדים—מאחד מסדרת גלים

החלקיק הזה מספק בסיס עבודה לתפיסה כוללת של האמת הנעלה השנייה, המתורגמת לעתים 

ות קרובות כ״המקור״ או ״הסיבה״ לסבל. הנטייה הנורמלית שלנו היא להציג את הסיבה לסבל כנסיב

 או תנאים. אך על פי האמת הנאצלת השנייה הסיבה לסבל אינה במאורעות או בנסיבות, אלא בדרך

 בה אנחנו תופסים ומפרשים את החוויה שלנו ככל שהיא מתפתחת.

דוגמה בולטת מאוד של הדרך בה התפיסה משפיעה על החוויה היא בדרך הפולחן של מאמיני כמה 

בעותיהם בתוך אש, כאמצעי להקלה בסבלם של יצורים מהדתות המזרחיות, שיניחו את קצות אצ

הסובלים כאב עמוק ואפל יותר משאנו יכולים לדמיין. חווית השמחה עליה הם מספרים בהציעם 

 חלקים מגופם, יותר ממפצה על כל כאב שהם מרגישים. 

 ברמה קצת פחות קיצונית, אפשר לומר שבדרך כלל אנשים אינם אוהבים שמנסים או לוחצים את

 הגוף שלהם, במיוחד באזורים בהם חיבורים בשרירים מתוחים במיוחד. ובכל זאת הם ישלמו עבור

עיסוי, כשהם מצפים לכך שהלישה והלחיצות בסופו של דבר יקלו על כאבים שונים ויעזרו להם 

 להרגיש יותר טוב לטווח ארוך. הם יתנו הזדמנות לכאב! 

שהלכה לה ברחוב עם כמה חברים, והרגישה שהגרב לאחרונה שמעתי סיפור על אישה בטאיוואן, 

שלה מתגלגלת למעלה בתוך הנעל שלה, וגורמת לה לכאב ולאי נוחות. ״עצרו!״ צעקה. ״אני 

מוכרחה לסדר את זה. הכאב בלתי נסבל.״ למרבה האירוניה היא הייתה בדרכה לתור אצל 

רבה כסף על זה ואני רוצה רפלקסולוגית, וכשהייתה שם דרשה, ״לחצי חזק יותר! אני משלמת ה

 לקבל תמורה עליו!״ 

 הייתי חייב לצחוק. רגע אחד היא חוותה לחץ על הרגל שלה שנראה בלתי נסבל, וחצי שעה מאוחר

יותר היא דרשה עוד! התגובה שלה לאותו מצב בסיסי השתנתה בצורה קיצונית בהתאם לפרשנות 

 ולציפיות.

 ן משפיעות עלינו בצורה כל כך עמוקה?אך מהיכן מגיעות הפרשנויות האלה ומדוע ה

 

 

 

 

 

 



 
33 

 היחסיות של התפיסה

 

 אנו נוטים להעריך בדרכים שונות. ן הפיזיתאת הצורות שאנו רואים בעי     

 

    קנצ׳אן ת׳ראנגו רינפוצ׳ה—                       

 אוקיינוס המשמעות המוחלטת                      

 גיאמטסו הל ידי לאמה ישתורגם ע                     

 

וד בעוד חיינו מתנהלים להם, אנו תלויים בעיקר ביכולת שלנו לעשות אבחנות. כמה מהן נראות מא

ורשות ישירות ופשוטות: ימין ושמאל, גבוה ונמוך, רועש ושקט, רגליים וידיים, לילה ויום. חלקן ד

לא בשל מספיק? האם זה  אבחנה קצת יותר מורכבת. האם חלק זה של הפרי בשל מדי או שעוד

מחיר סביר למשהו או שאוכל למצוא משהו זול יותר בחנות אחרת? חלקן דורש אפילו התייחסות 

חוויה שאני מוצא מאוד נפוצה אצל הורים שתוהים אם הם קשוחים מדי או מקלים —יותר עמוקה

סים ות שונות ביחמדי בחינוך ילדיהם, וגם אצל אנשים המודאגים בשל חילופי דברים כועסים או דע

שלהם עם בני הזוג שלהם: האם אמרנו שאת מה שאמרנו או עשינו מפני שהיה לנו יום קשה, או 

בגלל אי הסכמה יותר עמוקה? שמעתי גם שאלות דומות מאלה המחפשים עצה בקשר לאנשים או 

ולא מאורעות במקום העבודה. האם אני שופט את האדם בחוסר סימפטיה? האם אני עובד קשה מדי 

 מקדיש מספיק זמן לעצמי או למשפחתי? 

רעיונות, שיפוטים, ותחושות מבוססים —הדבר החשוב לזכור הוא שכל האבחנות הן יחסיות מיסודן

 על השוואה.

 אם ניתן דוגמה פשוטה, אם תשים כוס בגודל ארבעה סנטימטרים לצד כוס בגודל שישה סנטימטרים

ס של שישה סנטימטרים. אך אם תשים כוס בגודל הכוס של ארבעה סנטימטרים תהיה קצרה מהכו

שישה סנטימטרים ליד כוס בגודל שמונה סנטימטרים, הכוס בגודל שישה סנטימטרים שקודם 

ילה נראתה ״גבוהה״ תיראה עכשיו ״קצרה״. באופן דומה, שמאל יכול להיות קיים רק ביחס לימין, ל

א זהו קורס קצר במה שלעתים קרובות נקרקיים רק בהשוואה ליום, וחום קיים רק בהשוואה לקור. 

 בכתבים הבודהיסטים כמציאות יחסית: שכבה של חוויה המוגדרת על ידי אבחנות.

ן כפי שאני מבין בדיונים עם מדענים שונים, היכולת לעשות אבחנות התפתחה ככלי הישרדותי. אי

ותו ות אוכל מזינים. באוויכוח שיש יתרון למשל, לאבחנות בין בין צמחים או פרות רעילים ומקור

 אופן יהיה מאוד שימושי להבחין בין משהו שאפשר לאכול ומשהו שיכול לאכול אותנו! 

 בני אדם מגיבים בדרכים מסובכות לתהליך עשיית האבחנות הזה, שאותו אפשר להבין הן במונחים

 ביולוגיים והן במונחים פסיכולוגיים.

ה דורשת שלושה אלמנטים חיוניים: איברים של מנקודת המבט הביולוגית, כל פעולה של אבחנ

כמו העין, האוזן, האף, הלשון, והעור: אובייקט של תחושה כמו למשל פרח, והיכולת —תחושות

לעבד ולהגיב לסימנים שאנו מקבלים מאברי החישה שלנו. אברי החישה, האזורים במוח, 

 המוח האנושי בנוי ממיליארדיוהחיבורים ביניהם מורכבים בבסיסם מתאים שנקראים נוירונים.  

בין  נויורונים, רבים מהם מאורגנים ליצור מבנים הקשורים ללימוד, זיכרון או רגש. האינטראקציה

 המבנים האלה יכולה להיות מאוד מסובכת. 

או מה שמכונה במונחים מדעיים —נניח שאתה מסתכל בפרח: ורד אדום ליתר דיוק. זהו האובייקט

תה מסתכל בוורד אדום, התאים בעין שלך שמים לב קודם כל לדבר הזה הגירוי. עכשיו כאשר א

העשוי מצרור דברים אדומים שהם עגולים במקצת בקצה העליון ומחודדים בקצה התחתון, 

שמתחברים למשהו ארוך וירוק שיכול להיות שיש לו דברים ירוקים ועגולים המציצים לאורכו, 

הדימוי מועבר דרך קבוצה של תאים שמהווים איזשהו  וכן דברים כהים יותר עם קצוות מחודדים.



 
34 

סיב או מיתר שיוצר את הקורטקס הוויזואלי, אזור במוח המוקדש לארגון גירויים המתקבלים על 

 ידי חוש הראייה. 

, קבוצה של thalamusאחרי שהקורטקס הוויזואלי שולח ״מסר מיידי״ לאזור של המוח הידוע כ

י ממש של המוח, שבו מקודדים מחדש מסרים רבים מהחושים תאים הממוקמת ליד החלק המרכז

היא מונח ביוונית עתיקה  thalamusלפני שהם נשלחים לאזורים אחרים במוח. מעניין שהמלה 

 מקום שבו מתרחשות בדרך כלל שיחות פרטיות.—שמשמעותו ״חדר שינה״ 

כיוונים. קבוצה אחת  הם נשלחים לכמה thalamusברגע שהמסרים מהקורטקס הוויזואלי עוברים ל

נשלחת למערכת הלימודית, שכבה של המוח האחראית להבחנה בין כאב ועונג, קובעת תגובות 

 רגשיות ומספקת יסוד ללימוד ולזיכרון.

שני מבנים חשובים באזור הזה של המוח משחקים תפקידים חשובים בפרשנות של של המסרים 

 , קבוצת נוירונים קטנה בצורת שקד שקובעתamygdalaוהזיכרונות שאנו מייצרים מהם. אחד הוא 

את התוכן הרגשי של חוויה. אם נדקרת על ידי אחד מ״הדברים הכהים והמחודדים״ למשל, קרוב 

לוודאי שתגיב על ״הדבר האדום העשוי צרור של דברים אדומים״ כ״רעים״ או ״בלתי נעימים״. 

ות המרחביים והזמנים של הזיכרון. , שהוא מין מחסן ליסודhippocamusהאזור השני הוא הוא ה

הוא מספק את הקונטקסט או המשמעות לחוויה, מאפשר לנו לזכור למשל, איפה ומתי ראינו ורד 

 אדום בפעם הראשונה. 

, neocortexבאותו זמן השיחות האינטימיות שנאספו בחדר השינה של ת׳אלאמוס עוברים ל

על ידי נוירולוגים כאזור של המוח  השכבה הגבוהה ביותר של המוח הנחשבת בצורה נרחבת

ללמוד איך לתת שמות  המוקדשת בעיקר לתפקוד אנאליטי. זהו האזור של המוח שבו אנו מתחילים

שבו אנו מגדירים ״הדבר האדום העשוי מצרור של —לדברים, לסמן תבניות, או ליצור מושגים

תגובות הנוצרים באזור דברים אדומים״ כוורד. זהו גם האזור שבו מעצבים את הזיכרונות וה

 הלימבי, כשאנחנו דוחסים חלק ומדגישים אחרים.

למרות התיאור הארכני, כל התקשורת הזאת בין אלפי התאים שיוצרים את אברי החישה שלנו 

והמבנים הנוירולוגיים השונים במוח מתרחשת בשבריר שניה, פחות מהזמן הנדרש לנקוש 

ר כימיקלים כמו קורטיסול, אדרנלין, דופאמין באצבעותינו. והמוח מגיב כמעט מיד, משחר

ואנדורפינים, במסלול העובר בגופנו כדי להאט או להאיץ את קצב הלב ולשנות את מצב הרוח 

שלנו. באותו זמן שורה של קישורים מיוסדת בין אברי החישה, מבני המוח, אברים חיוניים 

בפשטות יוצרת ״מפה״ פנימית וג של רשת של העברת מסרים מידית שאם ננסח זאת ס—ובלוטות

 של וורד אדום.

 במלים אחרות, אנחנו לא רואים את הוורד בעצמו, אלא את המושג שלו. המושג הזה מותנה לעתים

ות קרובות בגורמים בהיקף נרחב מאוד, כולל התנאים הסובבים את החוויה הבסיסית שלנו, הזיכרונ

ת שמתרחשות על ידי חוויה מאוחרת והציפיות המאוחסנים בחלקים שונים של המוח, התאמו

 אולי הדבר החשוב ביותר, האבחנה בין החווה )אני( ומה שנחווה )הוורד(.ו—יותר

 האבחנה ב״אני״ כישות נפרדת מוורד למשל, היא בעצמה דימוי פנימי העולה מהאינטראקציות בין

מומה מוקדם מבנים שונים של המוח ומערכות אחרות של הגוף. הדימוי יכול להופיע בצורה ע

בחיים. מכל מקום, ככל שאנו מתבגרים התחושה הפנימית של "אני" כמשהו נבדל מ"לא אני" 

הופכת ממשית יותר, וגם אבחנות אחרות כמו "נעים" ו"לא נעים", ו"מושא השתוקקות" ו"מושא 

 דחייה". 

ק לנו. בדיואנחנו גם מבחינים בסוג של אזור "נייטרלי", שבו לא החלטנו איך להתייחס לחוויה ש

כמו שאנשים מארגנים את המסמכים שלהם, ניירות, צילומים, ודברים אחרים בכך שהם מניחים 

 אותם בקופסאות שונות, אנחנו מארגנים את החוויות שלנו ב"קופסאות" של מושגים. 

משיחות עם אנשים שעוסקים בתורות מדעיות מגוונות, ברור שיש חילוקי דעות באשר לאיך, מתי, 

קופסאות האלה צומחות. בכל זאת נראה שיש הסכמה בין האסכולות המודרניות על מחשבה ולמה ה



 
35 

שקופסת ה"אני" מתחילה להתפתח בלידה, כאשר התינוק מופרד מגופה של אמו ומתחיל לחוות את 

 חייו כיצור אינדווידואלי, המתמודד עם סביבה פנימית וחיצונית שאינה צפויה לגמרי. 

ת ים מצורך לנוחיות, במיוחד בצורה של אוכל וחום, ובאותה מידה מתנגדוכתינוקות, אנחנו מונע

ת לחוסר נוחיות, כמו להרגיש רעב, קור או רטיבות. לפעמים אנחנו במצב נוח ולפעמים לא. קופס

או אפילו בלתי ניתנת לביטוי בכלל באיזושהי —ה"אני" יכולה להיות לא מגובשת או עקבית במיוחד

אך חלק בלתי נפרד מחוויות נעימות —בכי, שיהוקים, גרגור או חיוך צורה מלבד במונחים של

ובלתי נעימות היא האפשרות להגדיר קופסה של "לא אני" ביחד עם קופסאות של "טוב" או "רע" 

 ואחרות. 

מאוחר יותר, בשלב שהורים רבים מכנים "השנתיים הנוראיות", כאשר ילדים מתחילים לבסס 

נראה שהקופסאות השונות —כשהם אומרים "לא" קרובות דווקאלעתים —לעצמם זהות עצמאית

האלה מקבלות צורה יותר ברורה ומוגדרת. הפוטנציאל לצמיחה של קופסאות אחרות כבר נכנס 

 לפעולה. 

 

 

 להרוג פרפרים

 

 

 "אני" ונצמדים לאגו;    יצורים חיים חושבים בהתחלה        

 "שלי" ונצמדים לדברים.   הם חושבים        

   

 לדרך האמצע,  מבואצ'אנדרקירטי,          

 תורגם על ידי קבוצת התרגום של פאדמאקרה         

 

 

—מאות שנים לפני התפתחות המדע המערבי, הבודהה הגיע להבנה שהסבל נובע מהתודעה 

ב"עיניים", אפשר לומר,"של התופס". אף על פי שהמונחים בהם השתמש שונים מאלה של 

 ני המוח והפסיכולוגים בני ימינו, התובנות שהציע דומות בצורה מרשימה. הביולוגים, מדע

, )סבל( עולה dukkhaעל פי הכתבים המוקדמים של דברי הבודהה על האמת הנעלה השנייה, 

או "השתוקקות". התלמידים שתרגמו את כתבי היד  taughtמהמצב המנטלי הבסיסי שנקרא בפאלי 

או "צמא". כאשר הכתבים הגיעו לטיבט, הסיבה  trishnaיבה כהקדומים לסנסקריט הגדירו את הס

 או "אחיזהײ.  dzinpaתורגמה כ

—כל אחד משלושת המונחים האלה משקף בדרכו שלו צורך עמוק להמשכיות קבועה או יציבות

או בצורה אחרת, ניסיון להכחיש או להתעלם מהחלופיות. הבסיסי ביותר בין הצרכים הללו הוא 

לעתים בכתבים הבודהיסטים כבורות, לחשוב בטעות שהאבחנות היחסיות של  הנטייה, המכונה

ה "אני", "אחר", "נושא", "מושא", "טוב", "רע", קיימות בצורה שלמה ועצמאית בפני עצמן. ברמ

פשוטה מאוד, בורות יכולה להיות מתוארת כמחשבה שהתווית על בקבוק רוטב חריף היא הרוטב 

 החריף. 

. , שלמים ואמתיים עולים שני דחפים חזקיםכיציביםאנשים, מקומות ודברים  כתוצאה מהתפיסה של

הראשון, שמקובל להתייחס אליו כתשוקה, הוא הרצון החזק לרכוש או לשמור כל מה שנחשב 

רים כנעים. השני, הידוע כסלידה, הדחיפה לכיוון השני, כדי להימנע או להשמיד דברים שאנו מגדי

 כבלתי נעימים. 



 
36 

רות, תשוקה וסלידה נקראים בכתבים הבודהיסטים "שלושת הרעלים", הרגלים של ביחד, בו

. התייחסות לחוויה, אשר נטועים כל כך עמוק בתוכנו עד שהם מאפילים או "מרעילים" את התודעה

למשל —וצירופים של כמה מהם מעלים מספר אינסופי של גישות ורגשות אחרים ,כל אחד בנפרד

ימוי עצמי נמוך, או שנאה עצמית, הקנאה שאנו  מרגישים כאשר חבר גאווה, פרפקציוניזים, ד

נו לעבודה מקבל קידום שאנחנו חושבים שמגיע לנו; או גוש הצער וחוסר האונים שמציף אותנו כשא

מתמודדים עם הורה מזדקן או חולה. בהתאם לכך, יש תורות בודהיסטיות המכנות את הגישות 

ולים", מפני שהם מגבילים את הדרכים בהן אנחנו מפרשים והרגשות האלה "ייסורים" או "מכש

ובהמשך בולמים את הפוטנציאל שלנו לחשוב, להרגיש, ולפעול. ברגע שאנחנו  —את החוויות שלנו

 מפתחים תחושה של "אני" ו"לא אני", אנחנו מתחילים להתייחס לחוויה שלנו במונחים של "שלי"

 ; ו"מה שאני רוצה" ו"מה שאני לא רוצה". ו"לא שלי"; "מה שיש לי" ו" מה שאין לי"

למשל, דמו בנפשכם שאתם נוהגים בכביש במכונית המרופטת והישנה שלכם, ועוברים ליד מכונית 

שבדיוק התקמטה בתאונה. יכול להיות שתחושו קצת —רויס-מרצדס או רולס—מפוארת חדשה

חר כך, כשתרצו להחליף צער על הבעלים, אך לא בהכרח תרגישו קשר למכונית. כמה חודשים א

-את המכונית הישנה שלכם ותבקרו במגרש מכוניות משומשות, והנה תהיה שם מרצדס או רולס

 רויס לקניה במחיר פנטסטי! למעשה זו אותה מכונית שראיתם מקומטת בתאונה לפני כמה חודשים,

והגים בה כשאתם נו—אך ברגע שאתם חותמים על החוזה, זה לא חשוב. המכונית עכשיו ש ל כ ם

בדרך הביתה, אבן קטנה סודקת את השמשה הקדמית. טרגדיה! המכונית שלי הרוסה. אצטרך לשלם 

 כדי לתקן אותה. 

זו אותה מכונית שהתקמטה בתאונה לפני כמה חודשים, ויכול להיות שלא הרגשת כמעט כלום 

ה חווה כעס, כשנסעת אז לידה. אבל עכשיו זו המכונית ש ל ך, ואם השמשה הקדמית סדוקה, את

 תסכול, ואולי קצת פחד. 

 אם כך מדוע לא פשוט להפסיק? מדוע לא להשתחרר מהרעלים ומהצאצאים שלהם? 

 כמובן שאם זה היה כל כך קל כולנו היינו הופכים בודהה לפני שהיינו מגיעים לסוף המשפט!

ושאר על פי התורה של הבודהה והפירושים של המורים הגדולים האחרים, שלושת הרעלים 

ההרגלים המנטליים והרגשיים הנובעים מהם אינם כשלעצמם הסיבות לסבל. אלא שסבל נובע 

. כפי שהוזכר קודם, dzinpaמההיצמדות אליהם, שזאת המשמעות הממשית של המלה הטיבטית 

מלה זו מתורגמת לעתים קרובות כ"אחיזה", אך שמעתי גם שמתרגמים אותה כ"מקובעות", 

היא ניסיון לקבע  Dzinpaיותר מדויקת את המשמעות העמוקה של המונח. שלדעתי מבטאת בצורה 

 בזמן ובמקום מה שנע ומשתנה בלי הפסקה. 

 "זה כמו להרוג פרפרים!" אמרה לאחרונה תלמידה שלי. 

כאשר שאלתי אותה למה התכוונה, תיארה בפני אנשים שהתחביב שלהם הוא ללכוד פרפרים, 

 ם בתוך קופסאות זכוכית או פלסטיק, רק כדי ליהנות מלהסתכללהרוג אותם, ולחורר את גופותיה

 עליהם או להתגאות בהם לפני חבריהם. 

פרים "יצורים כל כך יפים ועדינים", אמרה בעצב. "הם נוצרו כדי לעוף. אם אינם עפים הם אינם פר

 יותר, נכון?" 

 במידה מסוימת היא צדקה. 

 נחנו מאבדים את היכולת לעוף. כאשר אנו הופכים מקובעים בתפיסות שלנו,  א

 

 

 

 



 
37 

 מראה, מראה

 

 

 של העולם, הם בני חלוף. וכןכל היצורים החיים, הת    

 

  לפיד הוודאות. קונגטרול,ג'אמגון     — 

 תורגם על ידי ג' ודי האנסון

 

 

הסבל שנגרמת על ידי היצמדות חזקה לקבוצת רעיונות או תפיסות הוצגה לפני בצורה חיה  תעצמ

 ישה מבוגרת שבאה לבקר אותי בארה"ב לפני כמה שנים. ברגע שהתיישבה החלה לבכות.בעזרת א

 "זה בסדר", אמרתי לה. "כשתרגעי תוכלי לספר לי מה קרה."

ת היא מתאוששת. לבסוף אמרה, "אני לא רוצה להיות זקנה. כשאני מסתכל חיכינו כמה רגעים בעוד

אותם. אני כל כך שונאת אותם, יום אחד  במראה, אני רואה את כל הקמטים האלה ואני שונאת

שברתי את המראה שלי. לכן כמובן שהייתי צריכה לצאת ולקנות מראה אחרת. אך כאשר הסתכלתי 

 בה, כל מה שיכולתי לראות היו הקמטים וזה שיגע אותי. אני כל כך כועסת ומדוכאת עד שאינני

 יודעת מה לעשות."

 ות שלה. לסבתי היו הרבה מאוד קמטים, אך אני חשבתיעליי להודות, הייתי קצת מופתע מההתפרצ

כל כך רכים ועדינים, מלאים בחכמה, ותמיד מחייכים. לא —שהם הפכו את פניה להרבה יותר יפים

אמרתי זאת ישירות כמובן. כאשר מישהו חווה כאב, קרוב לוודאי שהדבר הגרוע ביותר שאנחנו 

רק התפיסה שלך. שני את התפיסה שלך והחוויה יכולים לעשות זה להגיד משהו כמו, "טוב, זאת 

 שלך תשתנה." אם מישהו מהמורים שלי היה אומר לי משהו כזה כשאני הייתי מסובך בחרדה ובפחד

דד שלי עצמי, אני חושב שזה לא היה נשמע לי הגיוני בכלל ולבסוף הייתי מרגיש יותר מבועת ובו

ק שלי היה הבנה שאני מתמודד בדילמה ממה שכבר הרגשתי. מה שהייתי זקוק לו לאורך המאב

חווים: תשוקה עמוקה ונוקבת לשרוד, —כל היצורים החיים בדרך זו או אחרת—שכל האנשים

 לחיות ושגשוג, ואולי לחוות כמה רגעים של שלווה. 

שהובילו אותי בתהליך הזה. הם דחפו אותי רק להתבונן  אני אסיר תודה לאבי ולמורים האחרים

ת, שיפוטיות, ותחושות באים רגשו חשבות,שמלהבין פשוט בעזרת התבוננות ו—במה שאני חווה

של דברי הבודהה על ארבע  ההברקהוהולכים. בעשותם כך הביאו הביתה בדרך מאוד מעשית את 

ראשונה, מהאמת הלעבור ו—האמיתות הנעלות. הוא יכול היה לוותר על האמת השנייה לגמרי

מת של הפסקת הסבל. במקום זה, הוא הציע הסבר השלישית, האהאמת האמת של הסבל, אל 

ם עתנאים הגורמים לכל התלאות שאנו חווים בחיינו. יחד וביבות בס  ולטפלשיעזור לנו להתמודד 

זאת האמת הנעלה השנייה מדגישה שאיננו לבד בהתמודדות באתגרים. בדרך זו או אחרת היצמדות 

שותפת ריכים, ומה אנחנו לא רוצים או צריכים, מלתפיסה של מי או מה אנחנו, מה אנחנו רוצים או צ

 לכל היצורים החיים. 

בעקבות הדוגמאות של מוריי, התחלתי לדבר עם האישה שסבלה כל כך מהקמטים על חוסר 

יש הקביעות ואיך זה המצב הבסיסי אתו כולנו מתמודדים. אם נוכל לקבל אותו, נוכל ממש לראות ש

 יים והחבויים שאנו עוברים במהלך חיינו. גם איזושהי תועלת לשינויים, הגלו

"כאשר אתה מקובע על איך שהיית ועל היכולות שהיו לך כשהיית צעיר," אמרתי לה, "לא תהיה 

מסוגל לראות כמה מהיתרונות של ההזדקנות. חשבי על הדברים שאת יכולה לעשות עכשיו ולא 

ביא לך. את יכולה גם לזכור," יכולת לעשות כשהיית צעירה. חשבי על הפרספקטיבה שהניסיון ה

הוספתי, "מקרים בחייך כשהיית צעירה ורציתי כבר להיות מבוגרת יותר, ליהנות מההזדמנויות 

שאדם חכם יותר, מנוסה יותר, ומכובד נהנה מהן. אם תתקבעי רק על הרבדים הדוחים של השינוי 



 
38 

רציתי מאוד להיות כבר  לא תראי את התועלות של השינויים הסמויים. כשאני הייתי צעיר יותר

מבוגר יותר. להיות חופשי לעשות מה שאני רוצה ולהיות יציב יותר. שאף אחד לא יגיד לי מה 

 לעשות." 

כעבור שנה כשעברתי בארה"ב שוב, האישה הגיעה לביקור נוסף. הפעם נראתה רגועה ומחייכת, 

 נו. ואחרי שהתיישבה הכריזה שלא שברה שום מראות מאז הפגישה אחרונה של

"הבנתי אחרי השיחה שלנו," הסבירה, "שהזמן לא היה האויב שלי. כשהסתכלתי במראה כל מה 

אישה זקנה, לא מושכת וחסרת תועלת. וגם —שראיתי היה מה שחשבתי שאנשים אחרים רואים

וחסרת תועלת,  כזקנהבצורה כזאת, וכמובן שאנשים התחילו להתייחס אליי  להתנהגאני התחלתי 

 ת מעגל קסמים אכזרי." זה הפך להיו

"אך כאשר התחלתי לחשוב על הניסיון שצברתי במשך השנים ממש התחלתי להרגיש קצת יותר 

גאה בקמטים שלי. כל אחד מהם היה אות כבוד, משבר שרדתי, מבחן שעברתי. התחלתי להתבונן 

לים.' טנים וגדובאנשים אחרים בגילי וחשבתי, 'כן, כולנו עברנו הרבה. ויש עוד לפנינו, שינויים ק

לא אגיד שקפצתי בכל בוקר מהמיטה מחפשת את השינויים, אני קצת זקנה מכדי לקפוץ," צחקה." 

גע. אך מצאתי את עצמי שמה יותר לב לחיי, לרגע, אפשר לומר. מפני שזה כל מה שיש לי, נכון? הר

 וברגע האחד הזה קורים הרבה יותר דברים ממה שאי פעם חשבתי."

הכוונה מעטה מאוד האישה הזאת הגיעה להתמודדות עם היצמדות לרעיון של  התפעלתי. בעזרת

עצמה, הסיבה המרכזית לחוסר הנחת המאפיין כל כך הרבה מהחוויה האנושית. היא התמודדה אתה 

 ולמדה ממנה ובעשותה כך השיגה הערכה עמוקה יותר של חייה. 

 

 

 תנאים

 

 אפילו ניצוץ קטנטן של אש

 ת.יכול להצית הר של שח

 

 המושלם, מורי דבריפאטרול רינפוצ'ה, —

 תורגם על ידי קבוצת תרגום פאדמאקארה

 

 

 

דית לסבל, אך בדיוק כשם שזרע בדרך כלל זקוק המייאפשר לראות בהיצמדות לרעלים את הסיבה 

לאיזושהי קומבינציה של אדמה, מים, ואור שמש כדי לנבוט, התוצאות השונות מתפתחות בדרכים 

למערכת היחסים ההדדית בין הצטברות התנאים השונה אצל כל אחד ואחד. רבים שונות, בהתאם 

 מהתנאים האלה נובעים מחוויות אישיות ייחודיות, סביבת המשפחה שבה גדלנו, השפעת התרבויות

ומי שבתוכם אנו חיים, וגם גורמים גנטיים שרק עכשיו מתחילים להיות מובנים על ידי מומחים בתח

מוח. אפשר לראות את הגורמים האלה כאדמה, מים, ואור השמש של החיים הביולוגיה ומדעי ה

 האישיים שלנו. 

למשל, בקרב תרבויות אסייתיות רבות סימני הזקנה מתקבלים כאותות כבוד: הכרה נרחבת שחיים 

ארוכים משמעותם איזשהו סוג של חכמה הנוצרת על ידי ניסיון. במדינות מערביות רבות בהן 

זקנה מייצגים איזשהו אבדן, שבריריות, או חוסר קשר למציאות. בהודו, בה ביליתי ביקרתי סימני ה

חלק גדול מחיי, בטן גדולה, פנים עגולות, ופימה כפולה או אפילו משולשת נחשבים בעיני רבים 



 
39 

כסימני בריאות, הצלחה ועושר. ואילו בקרב אנשים רבים מתרבויות מערביות, בדיוק אותן תכונות 

 ות לעתים קרובות כסימנים לבריאות לקויה. פיזיות נחשב

המעמד החברתי שאליו נולדת יכול להיות סימן של —מערביות ומזרחיות כאחד—בארצות רבות

 כוח או חולשה, ויכול להשפיע על הדרך בה אדם רואה את עצמו ושבה רואים אותו האחרים. למשל

להרבה זכויות מיוחדות שנמנעו  הבודהה נולד למעמד הקאשטרייה או ה"לוחמים", ובילדותו זכה

מרבים אחרים בחברה ההודית של התקופה ההיא. הוויתור שלו על מעמדו ועל זכויותיו היה צעד 

 חשוב, ועוזר להכיר בהשפעה של התנאים המשפחתיים והתרבותיים על התפיסה שלנו את עצמנו. 

 כיצד? 

, שאיר את הזכויות האלה מאחוריוהוא פשוט רכב לדרכו. אינני יכול לומר מה עבר במוחו כאשר ה

 רגשה של שחרור מהציפיות שכבלו אותו. ה—אך אני משער שהייתה לו תחושה של חופש

ילדים הנולדים באותה משפחה מושווים, לעתים בדרך סמויה ולעתים בגלוי, זה לזה. מישהו 

ער הזהב' חשב תמיד ל 'ננ—שפגשתי בנסיעה האחרונה לקנדה תיאר את המצב: "אחי הגדול הבכור

," אמר. "בעיני אבי לא יכול היה להיות שיעשה משהו לא טוב. אבי בילה שעות בחברתו, לימד 

ים אותו איך לקלוע לסל, לתקן מנוע של מכונית, ולנהוג בסירה. כאשר הגיע זמני ללמוד את הדבר

את זה האלה, נהג אבי לרטון, 'למה אינך יכול להיות מבריק כמו אחיך? לעולם לא תוכל לעשות 

 נכון.'

 "בכל זאת במידה מסוימת הייתי בר מזל," המשיך, "אמי הייתה תמיד שם מאחורי הקלעים, אומרת

 לי שאני מבריק בתחומים אחרים. 'יש לך ראש טוב למתמטיקה' הייתה אומרת. 

בסופו של דבר הפכתי לרואה חשבון ואחי הפך למכונאי. כשמסתכלים מבחוץ, נראה שיש לי חיים 

וח ר נוחים משלו: משרה עם משכורת טובה, בית גדול, שתי מכוניות יפות ואני יכול לשלהרבה יות

את בנותי לשיעורי פסנתר ובלט. אך אף פעם לא הצלחתי לברוח מן ההרגשה שאני איכשהו 'פחות 

מ..', שכל דבר שאני עושה בעבודה ועבור משפחתי הוא ניסיון להיות 'נער הזהב' שלא הייתי 

 בילדותי. 

ים אוהב את אחי ואנחנו מסתדרים מצוין. אך אני קצת מקנא בו והקנאה הזאת מתפשטת גם לאנש אני

אחרים שאני עובד אתם. אני תמיד מודאג אם אצליח להשביע את רצון המפקחים עליי ואני דואג 

שעובדים במחלקה שלי מבצעים את המשימות שלהם מהר ממני ובייתר יעילות. כך לעתים קרובות 

יותר ממה שאני צריך, מה שאומר שאני מבלה פחות עם המשפחה שלי. אני מספק להם  אני עובד

את צרכיהם מבחינה כספית, אך לעתים אני תוהה אם אינני מקפח אותם רגשית. אחי עוזב את 

יו העבודה בחמש, לפעמים מביא הביתה פיצה, יושב מול הטלוויזיה ורואה בטלוויזיה תוכנית שילד

 אך הוא עושה זאת כי הוא נהנה לראות את ילדיו צוחקים. לא משנה מה אני אוהבים אך הוא לא.

 עושה, איני יכול להתגבר על ההרגשה שלעולם לא אהיה מצליח, מאושר, או מלא סיפוק כמו אחי.

 לא משנה כמה אני אתאמץ, לעולם לא אהיה מספיק טוב."

ת בהרגשה שאינו מספיק טוב! איזה גבורה אדירה הייתה לאיש הזה להיות מודע לקנאה, ולהודו

 התבוננות כל כך ישירה בסיבות ובתנאים של הסבל היא צעד בסיסי בזיהוי האפשרות של התגברות

 על המוגבלויות שאנו נוטים לחשוב שהן בלתי נמנעות או בלתי ניתנות לשינוי. 

דעות של בנוסף לנסיבות החברתיות  והמשפחתיות גם חוויות אישיות מאוד יכולות להתנות את ה

אנשים על עצמם ועל החיים שלהם. כמה אנשים שפגשתי דיברו על הדרך בה לילה ללא שינה, 

ורה וויכוח עם בן זוג, שותף, ילד, או חבר לעבודה, או סיום יחסים רומנטיים יכולים להשפיע בצ

 שלילית על הדרך בה הם רואים את עצמם ואת העולם סביבם. 

הראיונות הפרטיים בכל מקום בו אני מלמד, זוהרים לגמרי  ואילו אנשים אחרים נכנסים לחדר

מאושר משום שלאחרונה מצאו את "הנשמה התאומה" שלהם, מצאו את המשרה שתמיד רצו או 

 בדיוק סגרו עסקה על "בית החלומות" שלהם. 

השיחות האלה העמיקו, בדרכים שונות, את הבנתי את את האמת הנעלה השנייה. אחיזה, קיבעון, 

הם במקרים רבים תגובה מידית, לעתים בלתי מודעת —בכל צורה שתרצה להגדיר אותם—מאאו צ



 
40 

מחברי העוסקים בתחום הפסיכולוגיה אולי יקראו  שחלקלתנאים הבסיסיים של חוסר היציבות: מה 

 לו "מכניזם של הגנה". 

ת של של התכונות המובהקו המורכבותמלים כמו "היצמדות" ו"אחיזה" אינם מכילות באמת את 

 המכניזם הזה, שהדרך הטובה ביותר לתאר אותו, היא פעולה מאזנת בין תקווה ופחד: תקווה שאו

 שהדברים ישתנו או שיישארו אותו דבר ופחד מאותם הדברים. לפעמים אנחנו נסחפים בכיוון הזה

 או האחר ולפעמים אנחנו לכודים בין שתי הקיצוניות האלה ואיננו יודעים מה לחשוב. 

אלות ששואלים אותי הכי הרבה בהרצאות ציבוריות ובראיונות אישיים היא, "איך אני אחת הש

 יכול להיפטר מהיצמדות? איך אני יכול להיפטר מהתקווה והפחד?" 

 התשובה הפשוטה היא, "בכך שלא תנסו" 

 למה? 

 מפני שכאשר אנחנו מנסים להיפטר ממשהו, אנחנו רק מחזקים את התקווה ואת הפחד. אם אנחנו

ם מתייחסים למצב, הרגשה, תחושה, או כל צורה אחרת של חוויה כאל אויב, אנחנו רק הופכים אות

לחזקים יותר. אנחנו מתקוממים נגדם ונכנעים להם באותו רגע. דרך האמצע שהוצעה על ידי 

הבודהה מתחילה פשוט בהתבוננות באותו דבר שאנו חושבים או מרגישים: אני כועס, אני מקנא, 

 ף, אני פוחד. אני עיי

ם ככל שאנו מתבוננים אנו מתחילים לשים לב לכך שמחשבות ורגשות אינן כל כך מקובעים ומגובשי

אפילו —כפי שהופיעו בהתחלה. לחוסר הקביעות יש את היתרונות שלו. כל הדברים משתנים

 התקוות ופחדים שלנו. 

 

 

 תרגיל

 

 עומדים במקום אפילו לרגע. לאהחיים   

 

  יהלום השחרור, כשיטתגאמפופה, —  

 ן רינפוצ'הצקונצ'ונג גיאל נפותורגם על ידי ק

 

 

כדי שנוכל להבחין בשינויים בחוויות שלנו מרגע לרגע צריך להתאמן. בפעם הבאה שתעבור ליד 

דר האמבטיה, עמוד בצורה כזו שלא תוכל לראות את פניך. התבונן בדברים האחרים בחמראה ה

למשל, או הדרך בה המגבות מסודרות. ואז הסתכל בפניך. קח  המשתקפים בה: האריחים על הקיר

רגע כדי לשים לב לאיזשהו שוני בתגובות המנטליות או הרגשיות שאולי אתה חווה, למה שאתה 

דרך בה אתה מגיב ל"רקע" ובתגובה שלך לפנים ברואה במראה. האם אתה מבחין באיזשהו שוני 

ת.  מראה יותר מאוחר באותו יום או אולי אפילו למחרשלך? אם תוכל, חזור על התרגיל לפני אותה 

. יש איזשהם שינויים ברקע? יש איזשהם שינויים בפנים שלך? יש סיכויים שתמצא שינויים כלשהם

 אולי האריחים יהיו מצוחצחים או שיהיו קצת יותר מלוכלכים? המגבות או אלמנטים אחרים בחדר

ף בפעם האחרונה בפניך תוכל אולי להבחין יהיו אולי מסודרים מחדש. כאשר תסתכל לבסו

 בשינויים קטנים גם כן. 

אולי רק כשלושים שניות. רק שים לב לאיזושהי תגובה מנטלית —אל תמשיך בתרגיל הזה זמן ארוך

או רגשית לשינויים האלה. "המקום נראה מסודר יותר היום", או "אני נראה עייף", או "אני נראה 

לא משנה איזה מחשבות או רגשות יעלו, הן יספקו תובנה לצורה  זקן", או "אני נראה שמן".

המיוחדת של הדעה הקדומה וההיצמדויות שלך. אל תשפוט אותם ואל תנסה לנתח אותם. רק תתבונן 



 
41 

בהם. המטרה של התרגיל הזה היא להתחיל להכיר בכך שאפילו הפעולה הפשוטה של תפיסה חושית 

 שדרכן אתה מפרש אותה.  מלווה בקביעות בצעיף מחשבות ורגשות

אם נמשיך להתבונן נראה שבהדרגה נהיה קל יותר להבחין בין תפיסות נקיות ובין הגורמים 

 המנטליים והרגשיים המלווים אותן. בכל מקרה, הכרה בגורמים האלה אין פירושה שעלינו לדחות

אמת הנאצלת אותם או לחסל אותם. בהצביענו על התפקיד של התודעה בעיצוב החוויה שלנו, ה

כינה מ—של הבודהה והגישה לבעיה של הסבל באבחוןני אשר מייצגת את השלב הש—השנייה

 " של השלישית. ל"ניבויאותנו 

 

  



 
42 

4 

 נקודת המפנה

 

 

 מה שבו אתה כבול. תהכרפשוט דרך  שחרור מתרחש

 

 , המוחלטתמשמעות האוקיינוס : מאהמודרה

 מ. קאלאהאן זבטתורגם על ידי אלי

 

 

בות כאשר אני מלמד קבוצות גדולות אני נתקל בבעיה די מביכה. הגרון שלי מתייבש לעתים קרו

כשאני מדבר, כך שאני נוטה לרוקן את כוס המים שלי די מוקדם במהלך שעת הלימודים. באופן 

קבוע קורה שאנשים מבחינים שהכוס שלי ריקה, ובטוב לבם ממלאים אותה שוב. כשאני ממשיך 

ש ואני שותה את כל הכוס, ובמוקדם או במאוחר מישהו שוב ממלא את לדבר הגרון שוב מתייב

 הכוס. אני ממשיך לדבר ולענות על שאלות ושוב מישהו ממלא לי את הכוס. 

אני מודע לתחושה לא נעימה —בדרך כלל הרבה לפני שהשיעור אמור להסתיים—לאחר זמן מה

 אני צריך להשתין. ומחשבה חולפת במוחי: אוי ואבוי, נשארה עוד שעה לשיעור ו

 אני מדבר עוד קצת, עונה לכמה שאלות ומציץ בשעון. 

 עכשיו יש עוד ארבעים וחמש דקות לסיום ואני ממש צריך להשתין. 

 חצי שעה עוברת והצורך להשתין הופך אינטנסיבי. 

 מישהו מרים את היד ושואל: "מה ההבדל בין מודעות טהורה ומודעות מותנית?" 

עתים נקראת "האמת אשר ל השלישית. התורה הבודהיסטית על האמת הנאצלתהשאלה מגיעה ללב 

התובנה השלישית הזאת על אופי החוויה מספרת לנו שהצורות השונות של הסבל , של ההיפסקות

 שאנו חווים יכולות להיפסק. 

 אבל עכשיו אני ב א מ ת  ב א מ ת  צריך להשתין.

 אחרי הפסקה קצרה."  אז אני אומר לו,"זהו סוד גדול, שאגלה אותו

עם כל הכבוד העצמי שאני מצליח להשיג, אני מתרומם מהכיסא שעליו ישבתי, עובר לאט ליד 

 שורות של אנשים קדים, ובסופו של דבר מגיע לשירותים. 

 עכשיו, ככל הנראה השתנה  איננה הדבר שמישהו מחבר לחוויה של הארה, אך אני יכול לספר לכם

לפוחית השתן, אני מבין שהתחושה העמוקה של הקלה שאני מרגיש שברגע שאני מרוקן את ש

באותו רגע היא אנלוגיה טובה לאמת הנאצלת השלישית: ההקלה הזאת הייתה אתי כל הזמן כמשהו 

שאפשר לקרוא לו מצב בסיסי. אני רק לא זיהיתי אותה מפני שהייתה מוסתרת על ידי כל המים 

 ות ולהעריך אותה. האלה. אך מאוחר יותר הייתי מסוגל לזה

הבודהה התייחס לדילמה הזאת באנלוגיה קצת יותר מכובדת שבה הוא משווה את המצב הבסיסי 

ים הזה לשמש. למרות שהיא זורחת תמיד, לעתים היא מוסתרת על ידי העננים. בכל זאת אנחנו יכול

נמצא תמיד. באמת לראות את העננים רק מפני שהשמש מאירה אותם. באותה צורה, האופי הבסיסי 

למעשה הוא מה שמאפשר לנו לתפוס אפילו את הדברים שמסתירים אותו: תובנה שאפשר להבין 

 אותה הכי טוב בעזרת חזרה לשאלה שהועלתה בדיוק לפני שהלכתי לשירותים. 

 

 

 



 
43 

 שני סוגי מודעות

 

 המהות של כל מחשבה שעולה היא מודעות טהורה.       

 

  , Short Invocation of Vajradharaפנגאר ג'אמפל סאנגפו, —      

 תורגם על ידי מרינה מונטנגרו.           

 

למעשה, כדי להבין את ההבדל בין מודעות טהורה ומודעות מותנית לא צריך לדעת איזשהו סוד 

טלג" גדול. שתיהן מודעויות, שניתן להגדירן בצורה גסה כיכולת להכיר, לסמן, ובמידה מסוימת "לק

 ה. כל רגע בחווי

את חסר צבע בעצמו אך מסוגל לשקף כל דבר: —לולמודעות טהורה היא כמו כדור בדולח צ

 אנשים אחרים, קירות, רהיטים. אם תזיז אותו קצת אולי תראה חלקים אחרים של החדרפני פניך,

ם, מצב של הרהיטים יכול להשתנות. אם תוציא אותו החוצה, תוכל לראות עציהצורה, או הגודל, וה

אפילו את השמים! מה שמופיע אם כך, הן רק השתקפויות. הן אינן קיימות —ם, פרחיםציפורי

 באמת בתוך הכדור, והן אינן משנות את מהותו בשום דרך. 

בין —עכשיו, תאר לעצמך שהכדור היה עטוף בבד משי צבעוני. כל דבר שראית היה משתקף בו

והיה מקבל גוון של צבע —ותו החוצהאם הזזת אותו קצת, לקחת אותו לחדרים שונים, או לקחת א

סחות המשי. זהו תיאור די נכון של מודעות מותנית: תפיסה הצבועה בבורות, תשוקה, דחייה, ועוד ה

. בכל זאת השתקפויות צבועות הנן רק השתקפויות. הן אינן משנות את dzimpaדעת הנוצרות מה

 הטבע של מה הן משקפות. כדור הבדולח הנו חסר צבע במהותו. 

באופן דומה, מודעות טהורה כשלעצמה היא תמיד צלולה, מסוגלת לשקף כל דבר, אפילו תפיסות 

שגויות על עצמה כמוגבלת או מותנית. בדיוק כמו שהשמש מאירה את העננים המסתירים אותה, 

מודעות טהורה מאפשרת לנו לחוות סבל טבעי וגם את הדרמה הנוקשה של הסבל שנוצר על ידינו: 

, תה, שלי נגד שלך, ההרגשה הזאת נגד ההרגשה ההיא, טוב נגד רע, נעים נגד לא נעיםאני נגד א

 וכו'. 

האמת של היפסקות הסבל מתוארת לעתים קרובות כשחרור הסופי ממקובעות, השתוקקות, או 

"צמא". בכל אופן, בעוד המונח "היפסקות" נראה כמצביע על משהו שונה או טוב יותר מהחוויה 

 מעשה הוא הכרה בפוטנציאל שכבר נמצא בתוכנו. שלנו בהווה, ל

פשרי מפני שמודעות באופן בסיסי הנה צלולה וברורה ובלתי א—dukkhaאו שחרור מ—היפסקות

חוזקו מותנית. פחד, בושה, אשמה, חמדנות, תחרותיות וכו', הם פשוט צעיפים, תפיסות שהוקנו לנו ו

ן האישי שלנו. הסבל מתפוגג, על פי האמת על ידי התרבויות והמשפחות שלנו, ועל ידי הניסיו

 השלישית, באותה מידה שאנו מוותרים על כל המבנה של האחיזה. 

ך שאנו אנחנו משיגים זאת לא על ידי דיכוי התשוקות, ההימנעויות, והמקובעויות שלנו, או על ידי כ

ת, הרגשות, מנסים "לחשוב אחרת", אלא על ידי הסבת המודעות שלנו פנימה, בחינה של המחשבו

ביטויים כ—ואולי אפילו הערכה שלהם —והתחושות שמטרידים אותנו, והתחלה של הבחנה בהם

 של המודעות עצמה. 

היא  אותנו במלים פשוטות, הסיבה למחלות השונות שאנו חווים היא התרופה. התודעה שתופסת

 . אותנו שמשחררתזו גם 

 

 

 

 



 
44 

 טבע הבודהה

 

 פש את האור?כאשר אתה חי בחשכה מדוע אינך מח

 , הדהדהאממאפ—     

 תורגם על ידי אקנאת' איסואראן        

 

 

כדי להסביר את זה בצורה יותר ברורה עליי לרמות קצת, ולהעלות נושא שהבודהה מעולם לא 

, בו הסיבוב הראשון של הגלגל. אך כפי שכמה מהמורים שלי הודובכתבי הזכיר בצורה גלויה 

 ראשון והשני. הנושא הזה משתמע מהסיבוב ה

לא שהוא שמר על איזושהי התגלות חשובה שהעביר רק לתלמידיו הטובים והמבריקים ביותר. אלא 

שבהיותו מורה אחראי, התמקד קודם כל בהוראת העקרונות הבסיסיים לפני שעבר לנושאים 

מתקדמים יותר. שאל כל מורה בבית ספר יסודי על דרך בה מלמדים חשבון ילדים שעדיין אינם 

 שולטים בחיבור, חיסור, חילוק וכפל. 

אך זה אינו מתייחס להתנהגות או לגישה של מי שמסתובב לבוש גלימות —הנושא הוא טבע הבודהה

הוא מונח בסנסקריט שאפשר לתרגם אותו כ"זה שהינו ער". אך  Buddhaצבעוניות ומבקש אוכל! 

עיר שהגיע להארה לפני כתואר רשמי הוא בדרך כלל מתייחס לסידהארטה גואטמה, האיש הצ

 אלפיים וחמש מאות שנים בבודגאיה. 

אך טבע הבודהה אינו תואר רשמי. הוא אינו מאפיין ייחודי לדמות ההיסטורית של בודהה או 

ים למתרגלים בודהיסטים. זה אינו משהו שנוצר או דומיין. זהו הלב או המהות הנמצאת בכל היצור

נו ראות, לשמוע, או לחוות כל דבר. בשל טבע הבודהה אנחהחיים: פוטנציאל בלתי מוגבל לעשות, ל

זכות יכולים ללמוד, אנחנו יכולים לצמוח, אנחנו יכולים להשתנות. אנחנו יכולים להפוך לבודהה ב

 עצמנו. 

אי אפשר לתאר את טבע הבודהה במונחים של תפיסות יחסיות. מוכרחים לחוות אותו ישירות, 

ים. דמיינו התבוננות במקום כל כך עצום שמדכא את היכולת וחוויה ישירה אי אפשר לתאר במל

הגרנד קניון למשל. תוכלו לומר שהוא גדול, שקירות האבן משני הצדדים שלו —שלנו לתאר אותו

בצבע אדום כלשהו, והאוויר יבש ויש ריח שקצת מזכיר ארז. אך אפילו התיאור הטוב ביותר של 

 היות במחיצת של משהו כל כך גדול. או שתוכלו לתארהמקום אינו יכול להגדיר את החוויה של ל

 , אחד הבניינים הגבוהים ביותר בעולם, שמהללים אותו כאחד101את הנוף מהתצפית של הטאיפאי 

מ"שבעת פלאי תבל של העולם המודרני". אתה יכול לדבר על הפנורמה, על המכוניות והאנשים 

עצמך כשאתה עומד כל כך גבוה מעל האדמה.  מתחת שנראים כמו נמלים, או על קוצר הנשימה שלך

 אך זה עדין אינו מתקשר לעומק ולרוחב של החוויה שלך. 

אף על פי שטבע הבודהה חמקמק מפני תיאור, הבודהה כן סיפק כמה רמזים בצורה של סימני דרך 

 או מפות, שיכולים לעזור לכוון אותנו אל החוויה הנשגבת והבלתי ניתנת לתיאור. אחת הדרכים

שבהן תיאר זאת הייתה במונחים של שלוש האיכויות: חכמה חסרת גבולות, שהיא היכולת לדעת 

עבר, הווה, ועתיד. השנייה: יכולת אין סופית, אשר מורכבת מכוח בלתי מוגבל —משהו וכל דבר

 טוב לב וחמלה-להעלות את עצמנו ויצורים חיים אחרים מכל מצב של של סבל; והשלישית: אהבה

חושה חסרת גבולות של התייחסות לכל היצורים, פתיחות לב אל אחרים שמהווה ת—אינסופיים

 מוטיבציה ליצור את התנאים המאפשרים לכל היצורים החיים לשגשג. 

ללא ספק יש הרבה אנשים שמאמינים בקנאות בתיאור של הבודהה ובאפשרות שבעזרת לימוד 

ים לה חסרות גבולות. יש כנראה רבים אחרותרגול הם יכולים להרגיש חוויה של חכמה, יכולת, וחמ

 החושבים שזה אוסף של שטויות. 



 
45 

באורח מוזר בהרבה סוטרות נראה שהבודהה נהנה משיחה עם אנשים שהטילו ספק במה שאמר. 

מצב —אחרי הכל הוא היה רק אחד ממורים רבים שנדדו ברחבי הודו במאה הרביעית לפני הספירה

שבו הרדיו, ערוצי הטלוויזיה והאינטרנט מוצפים במורים  דומה לזה שאנו נמצאים בו עכשיו,

ים ולימודים של תפיסות עולם שונות. אך שלא כמו רבים מבני זמננו, הבודהה לא ניסה לשכנע אנש

שהשיטה שבה מצא שחרור מהסבל היא השיטה היחידה הנכונה. נושא החוזר בסוטרות רבות ניתן 

י ני עשיתי וזה מה שהבנתי. אל תאמינו לשום דבר שאנלסיכום במונחים מודרניים כ"זה רק מה שא

 אומר מפני שאני אמרתי כך. נסו זאת בעצמכם."

הוא לא הרתיע באופן פעיל אנשים מלהתייחס למה שלמד ולדרך בה למד זאת. אך בדרשות שלו 

ם ניסיון שלהבתוך העל טבע הבודהה הציג למאזינים איזשהו ניסיון מחשבתי, והזמין אותם לגלות 

הן צדדים בטבע הבודהה עולים מפעם לפעם בחיי היום יום שלנו. הוא הציג בעצמם את הדרכים 

כבית שבו הודלקה מנורה והתריסים והווילונות הורדו. הבית מייצג התפיסה  החווייה הזאתאת 

המוצקה של התניה פיזית מנטלית ורגשית. המנורה מייצגת את טבע הבודהה. לא משנה כמה תהדק 

 ים והווילונות, בסופו של דבר קרן אור זעירה מהאור שבבית תגיע החוצה. את התריס

ר בפנים, האור מהמנורה מספק את היכולת להבחין בבירור בין, למשל כיסא, מיטה, או שטיח. כאש

הוא מציץ מבין הווילונות או התריסים אנחנו יכולים לחוות את האור של החכמה לפעמים  

 נים "תחושת בטן"  בקשר למישהו, מצב, או מאורע. כאינטואיציה, מה שאנשים מכ

טוב לב וחמלה זורחים מבעד לתריסים באותם הרגעים בהם אנו עוזרים או מנחמים -אהבה

 בספונטניות מישהו, לא מתוך אינטרס עצמי או מפני שאנו חושבים שנשיג משהו בתמורה, אלא רק

פשוט כמו הצעת כתף לבכות עליה  מפני שזה נראה הדבר הנכון לעשות. זה יכול להיות משהו

או לעזור למישהו לחצות את הכביש, או שזה יכול להיות כרוך  ,לאנשים כאשר כואב להם

צוניים בהתחייבות לטווח ארוך יותר, כמו ללוות מישהו חולה או גוסס. כולנו גם שמענו על דברים קי

 הו זר טובע. קופץ לנהר לעזור למיש ,שבהם מישהו, מבלי לחשוב על הסכנה לחייו

יכולת מתגלמת לעתים קרובות בדרך בה אנו שורדים אירועים קשים. למשל, מתרגל בודהיסטי ה

וותיק שפגשתי לאחרונה השקיע הרבה כסף בבורסה בשנות התשעים, וכאשר הבורסה נפלה מאוחר 

מה יותר באותו עשור, הוא הפסיד הכל. רבים מחבריו ומבני משפחתו הפסידו גם כן הרבה כסף וכ

 מהם התחרפנו בגלל זה. חלק איבדו את הביטחון בעצמם וביכולת שלהם לקבל החלטות; חלק נכנסו

, קפצו מהחלונות. אך 1929לדיכאון עמוק; אחרים, כמו האנשים שאיבדו כסף בנפילה הבורסה ב

הוא לא איבד את השפיות או את בטחונו העצמי, או נכנס לדיכאון. לאט לאט החל להשקיע שוב 

 בסיס פיננסי חדש ומוצק. ובנה 

בראותם את הרוגע המשמעותי שלו מול התהפכות האירועים הקשה הזאת, כמה מחבריו ומכריו 

, שאלו אותו איך הצליח לשמור על התאזנות הנפש. "ובכן," ענה, "הרווחתי את כל הכסף מהבורסה

כול דיין כאן. אני יואז הכסף חזר אל הבורסה, ועכשיו הוא חוזר אליי. תנאים משתנים, אך אני ע

 לקבל החלטות. אז אולי גרתי בבית גדול יום אחד ושני על הספה של חבר יום אחר. זה לא אומר

ה שאיני יכול לבחור איך לחשוב על עצמי ועל כל מה שקורה סביבי. למעשה אני חושב שיש לי הרב

לים לבחור. אני מזל. יש אנשים שאינם מסוגלים לבחור ויש אנשים שאינם מודעים לכך שהם יכו

 משער שלמזלי הרב אני בקבוצה של אלה שמסוגלים לראות את היכולת שלהם לבחור."

ההורים שלהם, של הם עצמם או שלשמעתי הערות דומות מאנשים המתמודדים עם מחלות כרוניות, 

הילדים שלהם, בני משפחה אחרים, או חברים. למשל, לאחרונה פגשתי אדם בצפון אמריקה, 

כות על שמירת מקום העבודה שלו והיחסים עם אשתו וילדיו בזמן שהוא ממשיך לבקר שדיבר ארו

 את אביו שסבל מחלת האלצהיימר. "בוודאי שקשה לאזן בין כל הדברים," אמר. "אבל זה מה שאני

 עושה. איני רואה כל דרך אחרת."

ודהיזם לפני איזה אמירה פשוטה, אך כל כך מרעננת! אף על פי שמעולם לא השתתף בשיעורי ב

כן, מעולם לא למד את הכתבים, ולא זיהה עצמו בהכרח כבודהיסט, התיאור של חייו והדרך בה 

התייחס אליהם מציגה ביטוי ספונטני של כל שלושת הצדדים של טבע הבודהה: החכמה לראות את 



 
46 

העומק והרחבות של המצב שלו, היכולת לבחור איך לפרש ולפעול בהתאם למה שהוא ראה, 

 טוב לב וחמלה. —ייחסות הספונטנית של אהבהוההת

בעוד אני מקשיב לו הבנתי שאפשר לסכם את שלושת המאפיינים האלה של טבע הבודהה במלה 

דיוק כפי שאנחנו, כאן ועכשיו, עם כל הספיקות וחוסר ב להיותליתר דיוק האומץ —אחת: אומץ

ת בהכרה בכך שכל דבר הביטחון שלנו. התמודדות ישירה עם חוויה פותחת אותנו לאפשרו

הוא למעשה ביטוי של —אהבה, בדידות, שנאה, קנאה, שמחה, תאוות בצע, צער וכו'—שנחווה

 הפוטנציאל הבלתי מוגבל ביסודו של טבע הבודהה שלנו. 

—" של האמת הנעלה השלישית. כל אי נחת שאנו מרגישיםהחיובי ב"ניבויהעיקרון הזה מיושם 

שוקעת עד לרמה שבה אנו חודרים מבעד —ו מקום ביניהםסמויה, אינטנסיבית, או באיזשה

למקובעות בדעה המאוד מוגבלת ומותנית שלנו על עצמנו, ומתחילים להזדהות עם היכולת לחוות 

כמו ציפור —בכלל כל דבר שהוא. בסופו של דבר אפשר להגיע למנוחה בטבע הבודהה עצמו

 שמגיעה לנוח בקן שלה. 

 לפחד, נגד מה להתקומם. אפילו המוות לא מטריד אותך.  ברגע הזה הסבל נגמר. אין ממה

כאשר ישבתי ליד אבי בימים ובשעות האחרונות לחייו. הגיעה אליי בצלילות חדה הנקודה הזאת 

עמקת הייתי בין עשרים ואחת אז, ואבי היה בין שבעים ושש. הוא היה מודט גדול שכל חייו עברו בה

מניות של התפיסה, בדרך בה לימד והעביר את הבנתו ההכרה שלו באינסופיות של התודעה והז

לאלפי תלמידים מכל העולם. עשרות אנשים באו לבקר אותו במהלך הימים האחרונים של חייו: 

. נזירים, נזירות, בני משפחה, מורים אחרים, תלמידים לשעבר, ואנשים רגילים מהכפרים בסביבה

 ת נאלץ לשכב. לכל מבקר היה מחייך בעדינותלפעמים היה מתיישב כדי לפגוש אותם ופעמים אחרו

 וממלמל "תודה לך". לא היה צל של פחד בהבעת פניו. הסימן היחיד למהפך היוצא מן הכלל שהוא

עובר, היה הבעה של סקרנות מאופקת שלפעמים עברה בפניו, וכמובן הסופיות השקטה בה הודה 

 לכל מבקר ומבקר, כאילו הם המורים שלו ולא להפך. 

ים האחרונים של חייו, חש צורך להשתין. מפני שהשירותים היו רחוקים, היה בחדרו מתקן ברגע

 שירותים נייד, וכשמישהו הביא אותו אליו החל להתרומם ממיטתו. 

 "אולי תישאר לשכב במיטה,"  הציע אחד מאחיי, "אנחנו יכולים לשים את זה מתחתיך". 

 ינו. "לא, לא," צחק, כשהוא מרחיק הצידה את דאגות

, עמוד שדרה ישר, הידיים מונחות גלים משוכלותר—כשגמר, ישב על המיטה בתנוחת מדיטציה

פילו רפויות בחיקו, עיניו מרוכזות ישר לפניו. לאט ובהדרגה נשימתו הפכה אטית ולבסוף נפסקה. א

 tuk damלא הבנו שהוא מת במשך כמה רגעים. הוא נשאר בתנוחת המדיטציה, שבטיבטית נקראת 

תהליך בו חווים בצורה מודעת את היפרדות ההכרה מהגוף —אפשר להבין כ"מדיטצית מוות"(ש

בצפידת הפיזי( במשך שלושה ימים לפני שגופו החל לקרוס. במשך הזמן הזה, גופו לא התקשה 

 ועורו נשאר ורוד בהיר, ואפילו קצת זוהר. אני יכול להבין היטב שאלה מצבים שאנשיםהמוות, 

—דרני מתקשים להאמין בהם. לי היה קשה להאמין אילולא חזיתי בהם בעצמירבים בעולם המו

במסורת בה אפשר להאמין שאדם יכול לחוות מוות בהכרה מלאה ובהתאזנות הנפש.  חונכתיואני 

אך הסימנים היו שם. אבי מת במודעות מלאה, כשהוא מתבונן ברוגע במה שאנשים אחרים 

 , כביטוי מובהק של טבע הבודהה שלו. מחשיבים כצורה הנוראה ביותר של סבל

 

 

 

 

 



 
47 

 רגעי בודהה

 

 

 לכל יצור תבוני יש פוטנציאל להשתפר ולהגיע להארה.           

 , להאיר את הבודהה הישןהתאי סיטופה  השנים עשר,          

 נערך על ידי לאה טריום

 

 

 .רובנו לא מזהים את טבע הבודהה שלנו עד שמישהו מצביע עליו ומראה לנו

גבי לפני זמן לא רב שמעתי סיפור על איש בהודו שנתנו לו שעון יקר. מאחר שלא היה לא ניסיון ל

 מושג שזה מכשיר שאומר מה השעה. לומהו שעון ומה הוא עושה, חשב שזה רק צמיד יפה. לא היה 

 לעבודה, ולבסוף פוטר מעבודתו ואיבד את ביתו. אף על פי שקבע פגישות אחרתמיד כתוצאה מכך 

עם מעסיקים שונים למציאת עבודה, הגיע מאוחר או מוקדם לראיון. לבסוף מתוך תסכול שאל 

 מישהו ברחוב, "אתה יכול להגיד לי מה השעה?"

 האיש הסתכל בו בפליאה. 

 לך מה השעה."  הוא יאמר"אתה עונד שעון," אמר, "

 "שעון?" האיש ענה. "מה זה?" 

 צביע על המכשיר שהבחור עונד על פרק ידו. "אתה  צוחק, נכון?" השיב הזר, כשהוא מ

"לא," השיב האיש. הדבר הזה הוא איזשהו תכשיט יפה. נתן לי אותו חבר. מה הקשר בינו לבין 

 הידיעה מה היא השעה?"

 כך, בהפגינו מידה רבה של סבלנות, לימד אותו הזר ברחוב  לקרוא את השעה והדקה בשעון שלו,

 את השניות.ואפילו מהו המחוג הקטן המראה 

"אני לא יכול להאמין! " קרא הבחור. "אתה רוצה לומר לי שכל הזמן היה לי משהו שהיה יכול 

 להראות לי את השעה ואני אפילו לא ידעתי את זה?"

 "על תאשים אותי," אמר הזר, "מי שנתן את זה לך היה צריך להסביר מה זה." 

 י גם הוא לא ידע מה זה. "רגע אחר כך, הבחור ענה בקול שקט, נבוך, "טוב, אול

"איך שזה לא יהיה יהיה," ענה הזר."הוא נתן לך מתנה שאתה לא ידעת איך להשתמש בה. לפחות 

 עכשיו אתה יודע איך להשתמש בה." 

הולכי הרגל, קבצנים, מכוניות, ואוטוריקשות שממלאים את הרחובות  נחשולומיד נעלם בתוך 

 הצפופים של הודו. 

עון זה היה בודהה או רק זר סתמי שהבחור נתקל בו במקרה, וידע להבדיל בין שמי יודע אם האיש ה

וצמיד. בכל מקרה האיש יכול היה להשתמש בשעון שלו, להגיע בזמן לראיונות, בסופו של דבר 

השיג משרה טובה, וארגן מחדש את חייו. הלקח שאני למדתי מהסיפור כזה הוא שאנחנו מבורכים 

 איננו מזהים עד שמראים לנו אותן. התזכורות האלה שאני בוחר לקרוא ביכולות שלעתים קרובות

 זדמנויות להתעורר, אפשר לומר, מהחלום של מודעות מותנית. ה—להם "רגעי בודהה"

חוויתי רגע בודהה אחד כזה במהלך סיור ההוראה הראשון שלי בקליפורניה, כאשר אנשים דחקו 

לבריכה, אך המארחים שלי שלי כבר קבעו לי פגישה בי לשחות כסוג של תרגיל. לא רציתי ללכת 

בשחייה —במועדון מקומי, שהיה מצויד בבריכה אולימפית. קפצתי פנימה וזו הייתה הצלחה מידית

מתחת למים: במלים אחרות שקעתי כמו אבן. המשכתי לדחוף את עצמי קדימה מתחת למים אך לא 

די, לי האוויר. "בסדר" הבנתי. "אתה מתוח מ שרדתי יותר מדקה. זרועותיי ורגליי התעייפו ונגמר

—מנסה להשיג משהו." ואז הרפיתי לגמרי את השרירים וצפיתי על פני המים, ושוב הצלחתי

 לשקוע. 



 
48 

 ואז נזכרתי במשהו: כילד נהגתי לשחות במאגר מים קטן ליד הבית. זה לא היה מאגר עמוק מאוד

 ק הטלת זרועות ורגליים כמו כלב. ר—טיוסגנון שהשחייה שלי לא היה מה שנקרא סגנון אלגנ

 האנשים שהביאו אותי למועדון נדהמו. "רגע אחד טבעת ורגע שני שחית. איך עשית את זה?" 

במשך כמה רגעים הקשים הייתי מבולבל מהגודל של הברכה ואז נזכרתי שאני ""נזכרתי," עניתי,

 יכול לשחות."

וח והפוטנציאל של טבע הבודהה. עמוק הכלמציאת —ולי בקנה מידה קטןא—החוויה הזאת דומה

וחמלה. אנחנו נוטים לא לזכור את  מסוגלותשל חוכמה חסרת גבולות,  היכולתבתוכנו נמצאת 

 שחייה. -וא-הדברים יכולת הזאת עד שאנחנו נדחפים למצבים של טביעה

 

 

 ראיית הטוב

 

 

 אני מתענג בהנאה על הטוב שנעשה על ידי כל היצורים החיים. 

 

 . ריאואטארהצ'אהבודהיא ווטידאנש —

 תורגם על ידי קייטרינג קרוס ואנדרטה סקילטון

 

 

 בשיחות עם פסיכולוגים רבים במסעותי למדתי על מוזרות מעניינת של הטבע האנושי. אם יש לנו

רוב האנשים נוטים להתמקד בצורה כמעט —תשע מהן חיוביות ואחת שלילית—עשר תכונות

 דדת ולשכוח את תשע התכונות החיוביות. בלעדית בתכונה השלילית הבו

נוכחתי בזאת בעצמי לא מזמן כאשר קיבלתי שיחת טלפון מאוחר בלילה מחברה שהיא בדרנית די 

יצים פופולרית. היא שהתה באירופה באותו זמן ובדיוק חזרה למלון אחרי שהופיעה  לפני אלפי  מער

ולשמוע אותם צועקים שהם כל כך נלהבים. תארו לעצמכם להופיע לפני כל כך הרבה אנשים 

 אוהבים אתכם ואתם כל כך נפלאים!

אחרי הקונצרט היא חזרה לחדרה במלון ועבדה על המחשב הנייד שלה. לרוע מזלה הבטריה נגמרה 

ולא היה ברשותה מטען מתאים כדי להטעין מחדש את המחשב. היא צלצלה למשרד הקבלה והם 

ו: ף אחד לא בא והיא התחילה להתרגז. כל מיני רגשות עלהבטיחו שיגיעו מיד. עברו כמה דקות וא

מייל או -כעס, סלידה ובדידות מפני שאינה יכולה לקיים תקשורת עם העולם החיצוני באמצעות אי

 אינטרנט. 

ות? כשאני רק שאלה: "מה אני יכולה לעשו—ני לימדתי בפריז באותו זמןא—לבסוף צלצלה אליי

אנשים להיות שמחים, למרות זאת, לבד בחדר אני אומללה.  הולכת על המדרכה זה גורם לאלפי

 הבעיה הטיפשית הקטנה הזאת עם המחשב הרסה לי את הלילה."

דיברנו קצת על קבלת החלופיות וההתמודדות עם המקובעות על המציאות היחסית. אני זוכר 

הירות בה שאמרתי לה: "ניסית לעשות הכל בעניין המחשב שלך, אבל אם הבעיה אינה נפתרת במ

את רוצה שתיפתר, את יכולה להשתמש בתסכול ובכעס שאת מרגישה כמוקד למדיטציה. אל תברחי 

מהרגשות האלה. אל תנסי להרחיק אותם. התבונני בהם ישירות. אם תעשי כך אולי תוכלי לראות 

את המודעות המאפשרת לנו לראות את הרגשות האלה. אם אפילו רק תגעי במודעות הזאת, תתחילי 

לראות את הבעיה שאת חווה בהקשר של כל התכונות הטובות שלך, הכישרון שלך למשל, והיכולת 

להביא שמחה לאלפי אנשים. יש כל כך הרבה טוב בך וכל כך הרבה טוב בחייך. למה לתת למקרה 

 קשה אחד לעוור אותך לכל הדברים החיוביים שאת מביאה לעולם?"



 
49 

 רה ביש מזל אחד לא צריך להרוס את הלילה שלה, ואינודיברנו עוד קצת עד שנרגעה והבינה שמק

 מוריד מהיכולת שלה להביא שמחה לאחרים. 

"אני מרגישה טוב יותר רק מכך שאני מדברת אתך," אמרה."תודה שהזכרת לי שבעיה אחת קטנה 

 לא תהרוס לי את החיים שלי."

י מה רציתי לומר אך לא אחרי שהשיחה נגמרה, חשבתי קצת עליה. כמה רגעים מאוחר יותר, הבנת

ה הן מה שאנחנו נולדים אתן. טוב לב, וחמל-היה לי זמן לנסח כרעיון שלם. חכמה, יכולת, אהבה

חוויות שאנחנו לומדים,  הןתסכול, קנאה, אשמה, בושה, חרדה, תאוות בצע, תחרותיות, וכו', 

על ידי  מתחזקות ןוהלעתים קרובות דרך השפעות התרבות שלנו, המשפחה שלנו, והחברים שלנו, 

 הניסיון האישי. 

א שהדעות המוגבלות או המגבילות על עצמנו, על הו " של האמת הנעלה השלישיתהחיובי ה"ניבוי

 שקיבלנו יכולות לעבור שינוי.  חווייה אחרתאחרים, ועל כל 

 

 

 אבנים

 

 

 העצמי היא המפלט של עצמנו, איזה מפלט אחר יכול להיות? 

 

 הדאהמאפאדה—

 ה דאהמהוטדר. רוהנכבד ידי תורגם על 

 

 

כדי להציע לאנשים בעלי מזג ורקע שונים את ההזדמנות לטעום מהאפשרויות הכבירות של טבע 

 "ספירת מלאי" איזשהיהבודהה שלהם, הבודהה לימד כמה תרגולים שונים. אחד מהם כרוך בבניית 

ת המלאי הזאת על ידי של התכונות והמאפיינים שלנו. במסורת הטיבטית אנחנו מבצעים את ספיר

 יצירת ערימות של אבנים צבועות. אבנים שחורות מייצגות את התכונות השליליות. שלנו ואבנים

 לבנות מייצגות את התכונות החיוביות. 

בהחלה אולי ערימת האבנים השחורות תהיה גדולה יותר מהערימה של האבנים הלבנות. אך אז 

רתי משהו מאוד נחמד למישהו היום, משהו שגרם לאדם אנחנו עוצרים לרגע ומתעמקים, "טוב, אמ

ו הזה לחייך." וכך אנחנו מוסיפים אבן לבנה לערימה שלנו. "אמרתי או עשיתי משהו נחמד למישה

מצדיק ללא ספק עוד שתי אבנים  טוב לב וחמלה-שאני לא אוהב ויש לי קשיים אתו." לחוות אהבה

." זה שווה לפחות עוד כמה אבנים לבנות."אני לבנות. "יש לי תודעה המסוגלת לעשות בחירות

משתמש בתודעה הזאת כדי להבין את היכולת שלה לעשות בחירות." הוסף לפחות עוד חמש אבנים 

לבנות לערימה. "אני רוצה להשתמש בתודעה שלי כדי להבין את היכולת שלה לעשות בחירות." 

עים לחוות שלווה ואושר שמציעים עשר אבנים לבנות לפחות. "התודעה שלי חופשית לבחור אמצ

 לאחרים אותן שלווה ואושר." מפל של אבנים לבנות!!! 

לא צריך להשתמש באבנים כדי לבצע את התרגיל; פשוט קל למצוא אותן באזורים הכפריים של 

  טיבט. אפשר להשתמש בגזרי נייר, מטבעות, צדפים, או כל מה שנמצא לידכם. אפשר אפילו לכתוב

 של תכונות ומאפיינים. הרעיון ברשימת המלאי הוא לאפשר לכם להכיר את התכונותעל דף רשימה 

 החיוביות שלכם, דבר שאתם מתרגלים לפעמים אפילו בלי לחשוב. 

סוג זה של בחינה אישית הוא אמצעי פשוט ודי יעיל להתקשר עם הטבע המיתי שלכם. הוא שימושי 

רגשות חזקים כמו כעס, קנאה, בדידות, או פחד. של  לכוח העצוםבמיוחד בזמנים בהם אתם נתונים 



 
50 

למעשה, אם אנחנו מתחילים "לספור אבנים" ברגעים של רגשות חזקים או כאשר נתקלים במצב 

קשה, אותו רגש או מצב בעצמו הופך תמריץ רב כוח ממש לתרגל את היכולות חסרות הגבולות 

 שלנו. 

ו ד יחסיים, תמיד משתנים. היום אולי אנחנהנסיבות והתנאים המגדירים את החיים החומריים תמי

מרגישים בריאים ושלמים; מחר אולי נחלה בשפעת. היום אולי אנחנו מסתדרים עם כולם, מחר 

אחד  אולי יהיה לנו וויכוח. ברגע הזה אנחנו יכולים ליהנות מהפנאי וההזדמנות לקרוא ספר; ורגע

 באמצע איזשהו קושי אישי או מקצועי.מאוחר יותר אנחנו יכולים למצוא את עצמנו מתמודדים 

טוב לב, -בעזרת תרגול כל חוויה יכולה להפוך להזדמנות לגלות את החכמה, היכולת, האהבה

"תכנית הטיפול" —כמה אמונות וגישות מבוצרותבחדירה לתוך  והחמלה שלנו. אך הדבר כרוך

את לעתים קרובות שבודהה הציע לשחרור מהסבל. התכנית נמצאת באמת הנעלה הרביעית, שנקר

 כ"אמת של הדרך". 

 

 

  



 
51 

5 

 פריצת דרך 

 

 

 . ..כפי שהוא יופיעהכל  ,יטוהרואם דלתות התפיסה 

 "נישואי גן העדן והגיהנום" , בלייק וויליאם—

 

 כל היצורים רוצים להשיג אושר ולהימנעבכתבים ובשיעורים שלהם שמורים בודהיסטים מבחינים  

עדית ללימודים בודהיסטים או לאיזשהן תורות פילוסופיות, מסבל. כמובן שהבחנה זו אינה בל

ו פסיכולוגיות, מדעיות, או רוחניות. זוהי מסקנה הגיונית, המבוססת על התבוננות בדרך בה אנ

 ויצורים אחרים שאתם אנו חולקים את העולם, מתנהגים. 

. dukkhaהיחשב ככיום צריך להיות כבר ברור שיש הרבה סוגים ורמות של סבל, שכולם יכולים ל

 אך מהו אושר? איך אנחנו יכולים להגדיר אותו? איך אנחנו יכולים להשיג אותו? האם יש משהו

 אחד שכולם יכולים להסכים שהוא עושה אותנו מאושרים? 

את השאלה הספציפית הזאת אני שואל לעתים קרובות כשאני מלמד, והתשובות תמיד שונות. יש 

ומרים "אהבה". יש שאומרים "שלום". יש כאלה שאומרים "זהב". אנשים שאומרים "כסף". יש שא

 פעם אפילו שמעתי מישהו אומר "צ'ילי!" 

מה שנראה לי הכי מעניין הוא שלכל תשובה יש תגובה מנוגדת. יש אנשים שלא רוצים עושר; הם 

ד מעדיפים לחיות בפשטות. יש אנשים שמעדיפים לחיות לבד. יש שאוהבים להתווכח ולהילחם בע

 מה שנראה להם צודק. וכמובן, יש כאלה שלא אוהבים צ'ילי. 

אחרי שלא נשמעות יותר תשובות משתררת דממה בחדר, מאחר שכל הנוכחים מבינים שאין משהו 

יחיד שכולם יכולים להסכים עליו. בהדרגה מתחוור לכל האנשים שהתאספו בחדר שהתשובות 

מם, או תנאים שבדרך כלשהי אינם מה שהם שנמצאים מחוץ ומעבר לעצדברים  שנתנו מייצגות

כשאחד אחרי השני  ,חווים כאן ועכשיו. בנקודה הזאת השתיקה הופכת עמוקה מהורהרת יותר

רוח עליזה ומלווה לעתים בתשובה שנערך -אנשים מתחילים להבין שתרגיל פשוט של שאלה

חות להנציח סבל קרובות בצחוק, חשף הרגלים מושרשים מאוד של תפיסה ואמונה שכמעט מבטי

 ולמנוע את האפשרות של גילוי מצב תמידי, בלתי מותנה של אושר. 

 בין ההרגלים האלה נמצאת הנטייה להגדיר את החוויה שלנו במונחים דואליים: "עצמי" ו"אחר";

 "שלי" ו"לא שלי"; ו"נעים" ו"לא נעים". זה כשלעצמו ביחס לדואליות של העולם איננו טרגדיה

 כפי שנאמר קודם, אנחנו מאורגנים ביולוגית ומותנים כתוצאה מהרקע התרבותי,גדולה. למעשה, 

לא רק בשל הערך ההישרדותי שלהן אלא גם בשל —המשפחתי, והאינדווידואלי לעשות הבחנות

ביצוע של של משימות יומיומיות. מנקודת ראייה ל התפקיד שהן משחקות באינטראקציה החברתית

 " ולנווט את חיי היום יום שלנו במונחים היא חיונית. מעשית פשוטה, היכולת ל"מפות

מכל מקום, בשיחותי עם אנשים במשך השנים נתקלתי בתפיסה שגויה שהבודהיזם מתייחס לתפיסה 

יו הדואלית כאל איזשהו פגם. זה לא נכון. לא הבודהה ולא מישהו מהמורים הגדולים שבאו בעקבות

 יחסות לעולם במונחים דואליסטיים. אלא שהם הסבירואמרו שיש משהו יסודי שגוי או מזיק בהתי

שהגדרת החוויות במונחים של "נושא" ו"מושא", "עצמי" ו"אחר", וכו', היא פשוט אספקט אחד 

 של המודעות: כלי שימושי גם אם מוגבל. 

אם נשתמש באנלוגיה פשוטה, אנחנו יכולים לבצע מטלות רבות בעזרת הידיים: להקליד, לחתוך 

, לפתוח ולסגור דלתות, MP3חייג מספרים בטלפון, לעבור על רשימת השירים בנגן הירקות, ל

ולכפתר חולצות. קרוב לוודאי שתוכלו להוסיף רשימה ארוכה של של דרכים להשתמש בידיכם. 

אך האם תהיו מוכנים לומר שכל מה שאתם יכולים לעשות בידיכם מייצג את כל היכולות שלכם? 



 
52 

ול להיות שתוכלו ללכת על הידיים שלכם. אך האם אתם יכולים לראות תתאמנו הרבה יכ כן, אם

בעזרתן? לשמוע בעזרתן או להריח בעזרתן? האם ידיכם יכולות לעכל אוכל, לבצע את התפקידים 

של הלב או הכבד, או להחליט החלטות? אם לא נחנתם בכוחות בלתי רגילים, התשובה לשאלות 

רעיון שמה שאתם יכולים לעשות בידיכם מייצג את כל האלה  תהיה "לא", ואתם תבטלו את ה

 הקשת של יכולותיכם. 

כיר קל לנו להודות שידינו אינן מייצגות את הטווח המלא של היכולות שלנו, אך קצת יותר קשה לה

בכך שחלוקת החוויה למונחים מנוגדים כמו "נושא" ו"מושא", "עצמי" ו"אחר", או "שלי" ו"לא 

מהיכולת של טבע הבודהה שלנו. עד שמוצגת לפנינו האפשרות של דרך שלי" מייצגת רק חלק 

הדואליסטית  שונה להתייחסות לחוויה, ואנו מקבלים בברכה את האפשרות לבדוק אותה, התפיסה

שלנו ומגוון ההרגלים המנטליים והרגשיים שעולים ממנה, מונעים מאתנו לחוות בטווח מלא את 

 הפוטנציאל היסודי שלנו. 

 

 

 ואשליות הזיות

 

 מתמדתהונאה עצמית היא בעיה 

 

  דרך מטריאליזם רוחני, לחתוךנגפה, וטר םצ'וגיא

 נערך על ידי גון בייקר ומרטין כספר

 

 

: דמיינו לעצמכם שאתם מרכיבים משקפי שמש ירוקים כהים. כל מה שתראו יופיע בגוונים של ירוק

הרגליים רוק ופיצה ירוקה. אפילו הידיים ואנשים ירוקים, מכוניות ירוקות, בניינים ירוקים, אורז י

שלכם ייראו ירוקים. אם תסירו את משקפי השמש כל החוויה שלכם תשתנה. "הוי. האנשים אינם 

 ירוקים!" "הידיים שלי אינן ירוקות!" "הפנים שלי לא ירוקות!" "הפיצה אינה ירוקה!" 

 תאמינו שאינכם יכולים לחיות אך מה יהיה אם אף פעם לא תורידו את משקפי השמש? מה יהיה אם

בלעדיהם, אם תהיו כל כך צמודים אליהם עד שאפילו לא תעלו בדעתכם להוריד אותם, אפילו 

כשאתם הולכים למיטה? בוודאי, תוכלו לעבור את החיים כשאתם רואים הכל בגוונים של ירוק. 

לא סביר שתעצרו  אך לא תראו כל כך הרבה צבעים שונים. וכאשר תתרגלו לראות דברים בירוק,

שאולי ירוק אינו הצבע היחיד שאפשר לראות. תתחילו להאמין בכל לבכם שהכל ירוק.  לחשוב

 באופן דומה, הרגלים מנטליים ורגשיים מתנים את השקפת העולם שלנו. אנחנו נצמדים ל "השקפת

 . עולם דרך משקפי שמש". אנו מאמינים שהדרך בה אנו רואים דברים היא הדברים האמתיים

יות הביולוגיה, התרבות וניסיון החיים שלנו פועלים יחד וגורמים לנו לחשוב בטעות שהבחנות יחס

 הן אמתות מוחלטות, ומושגים הם חוויות ישירות. הסתירה היסודית הזאת מטפחת בקביעות תחושה

מרחפת ואורבת ברקע של המודעות כרגש מטריד של  dukkhaמתמידה של אי נוחות, סוג של 

 שלמות, בידוד, או חוסר יציבות. חוסר 

במאמץ לצאת מול חוסר הנוחות הבסיסית הזאת, אנו נוטים לקשט את "התושבים" של העולם 

בתכונות שמחזקות את מראית העין של —אנו עצמנו, אחרים, דברים ומצבים—היחסי או המותנה

עוד יותר. בנוסף המגובשות והיציבות שלהם. אך האסטרטגיה הזאת רק מעמעמת את התפיסה שלנו 

כבות הזאת קבורה מתחת לש עה השגויהגם  הדי וחלטות,הן מחנות יחסיות לכך שאנו חושבים שהב

 של אשליות. 

 



 
53 

 

 ראשוןהצעד ה

    

 לסבל תכונות טובות.

 בודיסהטווהלפעול בדרכי ה—

 ן רינפוצ'הצגיאל נגקונצ' נפותורגם על ידי ק

 

 

אותנו שכדי לסיים את הסבל עלינו להיפטר  , מלמדתהדרךהאמת הנעלה הרביעית, האמת של 

לא על ידי מלחמה או דיכוי שלהם, —מהרגלים דואליסטים של תפיסה ומהאשליות שמחזיקות אותם

, בכל  צורה שהוא מבטא את עצמו, הוא המדריך שלנו Dukkhaאלא על ידי חיבוק וחקירה שלהם. 

ם הוא עצמו נובע. בכך שאנו מתמודדילגלות את המקור שממנו אותנו ליך יושבסופו של דבר בדרך 

 מולו ישירות, אנחנו מתחילים להשתמש בו במקום להיות תחת פיקודו. 

בהתחלה אולי לא נראה הרבה יותר מאוסף מטושטש של מחשבות, רגשות ותחושות שעוברים יחד 

במהירות ובזעם כאלה, עד שאי אפשר להבחין ביניהם. אך עם קצת מאמץ סבלני, נתחיל לפענח 

רובם נראים בתחילה די מגובשים, הגיוניים, ונטועים חזק —נוף שלם של רעיונות, גישות, ואמונות

 במציאות. כן, יכול להיות שנחשוב, כך הם הדברים באמת. 

מו אך ככל שנמשיך להתבונן, נשים לב לכמה סדקים וחורים. אולי הרעיונות שלנו אינם מגובשים כ

ת יותר סדקים, עד שבסופו של דבר כל מערכת האמונות והדעו שדמיינו. ככל שנתבונן יותר, נראה

שעליה התבססה הבנתנו את עצמנו ואת העולם סביבנו תתחיל להתמוטט. אפשר להבין שנחוש 

איזשהו בלבול או חוסר התמצאות כשזה יקרה. אך כאשר האבק יתחיל להתפזר נמצא את עצמנו 

 טבע של המציאות. מול הבנה הרבה יותר עמוקה של הטבע של עצמנו וה

וון אך לפני שיוצאים לדרך כדאי אולי להכיר יותר טוב את השטח; לא רק לפתח איזשהו ידע על הכי

אמונות מקובעות שקשה במיוחד לחדור —אליו אנו הולכים, אלא גם להכין את עצמנו ל"בליטות"

יזהר במיוחד יש סיכוי שניתקל בהן בדרך. כתלמיד צעיר בשראב לינג, לימדו אותי להש—אליהן

 משלוש "בליטות" כאלה: תמידיות, ייחודיות ועצמאות. 

 

 

 

 

 תמידיות 

 

 תחשוב ששום דבר לא נמשך

 לפיד הוודאותקונגטרול,  ג'מגון—   

 ודית' הנסוןתורגם על ידי ג'      

 

 

מכוניות ומחשבים מתקלקלים. אנשים עוברים למקום אחר, משנים מקומות עבודה, מתבגרים, 

ולים ובסופו של דבר מתים. כאשר אנו מסתכלים בניסיון שלנו אנחנו מבינים שאנחנו מזדקנים, ח

כבר לא פעוטים או תלמידי בית ספר. אנחנו יכולים לראות, ולעתים קרובות לקבל בברכה, מהפכים 

עבודה למשמעותיים אחרים, כמו סיום האוניברסיטה, נישואים, הולדת ילדים, ומעבר לבית חדש או 



 
54 

מים השינויים שאנו עוברים אינם כל כך נעימים. כמו אנשים אחרים אנחנו נהיים חולים, חדשה. לפע

אנחנו מזדקנים, ובסופו של דבר אנחנו מתים. אולי אנחנו מאבדים את מקום העבודה שלנו או שבן 

 הזוג שלנו בנישואים או בקשר הרומנטי מכריז: "אני לא אוהב/ת אותך יותר." 

ירים בשינויים מסוימים, ברמה מאוד עדינה אנחנו נאחזים ברעיון של בכל זאת כאשר אנחנו מכ

" תמידיות: אמונה שגרעין בסיסי של "אני", "אחרים", וכו', נשאר קבוע לאורך כל הזמן. ה"אני

ן שהייתי אתמול הוא, אותו ה"אני" שאני היום. השולחן או הספר שראינו אתמול הוא אותו השולח

צה ינגיור רינפוצ'ה שמרמינגיור רינפוצ'ה שהרצה אתמול הוא אותו מ או הספר שאנו רואים היום.

יו היום. אפילו הרגשות שלנו לפעמים נראים תמידיים: "כעסתי על הבוס שלי אתמול, אני כועס על

 !" לוהיום, ואני אכעס עליו מחר. לעולם לא אסלח 

אך חלול ורקוב הבודהה השווה את האשליה הזאת להיאחזות בעץ שנראה חזק ושלם מבחוץ 

 מבפנים. ככל שאנו מטפסים גבוה יותר, אנו נצמדים חזק יותר לענפים המתים, ויש יותר סיכוי

הכאב של הנפילה הזאת יהיה יותר חזק —שאחד הענפים האלה יישבר. לבסוף, אנחנו ניפול בהכרח

 ככל שנטפס יותר גבוה. 

 ם תמיד. איני יכול לומר שה"אני"ברמה מנטלית  ורגשית, "אתה", "אני", ואנשים אחרים משתני

שהייתי בגיל תשע הוא אותו ה"אני" שהייתי בגיל תשע עשרה, או אפילו בגיל שלושים. ה"אני" 

של בן התשע היה ילד מלא בחרדות, מבוהל מקולות רועמים, פוחד מלהיות כישלון בעיני אביו 

ש תכניות של רטריט בן שלו ובעיני התלמידים של אביו. ה"אני" של בן התשע עשרה היה בוגר שתי

שנים, והתקדם לקראת שליטה בתרגולים המעמיקים של המדיטציה הטיבטית הבודהיסטית, למד 

דו, בבית ספר במנזר בעודו עוזר לבנות עוד אחד, מבצע את התפקידים היומיומיים במנזר גדול בהו

לה הרבה זמן בשדות ומלמד נזירים שהיו הרבה יותר מבוגרים ממנו. ה"אני" של בן השלושים בי

ת תעופה, נוסע בין הרבה ארצות שונות, עומד מול מאות אנשים ומנסה להעביר את התורה וההנחיו

 בכמה רמות שונות של תחכום; נפגש באופן אישי עם יחידים או קבוצות קטנות של אנשים שחיפשו

י לתכנן סיור תובנה עמוקה יותר להתנהלות האישית שלהם, מנהל שיחות טלפון בינלאומיות כד

הוראה שנה מראש; ולומד כמה מלים בכמה שפות כדי לתקשר עם אנשים מסביב לעולם. הוא גם 

ן, ייעץ לאנשים מסוגי רקע מגוונים איך להתמודד עם בעיות אישיות כולל כאבים כרוניים, דיכאו

ים פחה חולגירושים, התעללות רגשית ופיזית, ובעול הרגשי והפיזי הכרוך בטיפול בחברים ובני מש

 או גוססים. 

ם באופן דומה, "אחרים" עוברים שינויים מנטליים ורגשיים. דיברתי עם כמה אנשים שאינם מביני

איך הם יכולים לדבר יום אחד עם מישהו שהם מכירים והכל נראה בסדר. האדם השני מאושר, 

כך, אותו אדם  צופה בשמחה להמשך חייו, מוכן להתמודד מול האתגרים שלהם. יום או שבוע אחר

. לפעמים בחייולמצוא שום תקווה אינו יכוליכול לצאת מהמיטה או אינו כועס או מדוכא הוא 

נוכל —למשל כתוצאה מאלכוהוליזם או איזושהי התמכרות אחרת—השינויים כל כך דרמטיים

 למצוא את עצמנו חושבים, "אני כבר לא מכיר את האדם הזה בכלל!"

ם מדענים לאורך השנים, הגוף הפיזי שלנו עובר שינויים בלתי בנוסף לכך, למדתי בשיחות ע

מנגנון ייצור ההורמונים שלנו —פוסקים ברמה הנמצאת מתחת להכרה שלנו או ליכולת לשלוט

למשל, או מנגנון וויסות טמפרטורת הגוף. בזמן שתקרא את המשפט הזה, כמה מהתאים בגופך 

ולקולות, האטומים, וחלקי האטומים שהרכיבו התחסלו כבר, ותאים חדשים מלאו את מקומם. המ

 זזו ממקומם. את התאים האלה 

כמו הרהיטים בחדר בו —אפילו המולקולות, האטומים וחלקי האטומים שהרכיבו את הספר הזה

זזים ומשתנים תמיד, מתנועעים ממקום למקום. הדפים של הספר הזה אולי —אתה קורא אותו

ן כולים להופיע בקיר של החדר שלך. הצבע אולי ידהה בשולחיתחילו להצהיב או להתקמט. סדקים י

 שלידך. 

 כשלוקחים את כל זה בחשבון, איפה נוכל למצוא תמידיות? 

 



 
55 

 

 סינגולריות

 

 . חיים באשליותאנחנו כל רגע דומה לאחר, ובגלל הדמיון          

 

  יהלום השחרור, תכשיטגאמפופה, 

 הרינפוצ' גיאלצןונגצ'ונג ק נפותורגם על ידי ק                  

 

 

 

 אמונה שה"גרעין המהותי" שנמשך לאורך הזמןה—ייחודיותהעיון ר מן האשליה של תמידיות עולה

בצורה מוחלטת וניתן להגדירו בצורה ייחודית. אפילו כאשר אנחנו אומרים דברים כמו יציב 

 נו עדיין מצהירים על"הניסיון שינה אותי" או "אני רואה את העולם בצורה שונה עכשיו", אנח

 תחושה של "אני" כשלם יחיד, "פנים" פנימיות שדרכן אנחנו פונים אל העולם. 

 ייחודיות היא אשליה כל כך עדינה עד שקשה לראותה עד שהיא צצה מולנו. למשל, אישה התוודתה

לפני לאחרונה, "אני תקועה בנישואים בלתי אפשריים. אהבתי את בעלי כאשר נישאתי לו, אך 

. כשיו אני שונאת אותו. אך יש לי שלושה ילדים ואינני רוצה לערב אותם במאבק גירושים ארוךע

 אני רוצה שיהיו להם יחסים חיוביים עם אביהם. איני רוצה להוציא אותם מהבית שבו גדלו, אך

מה המלה שחזרה כל הזמן בשורת ההצהרות . אינני רוצה להישען על התמיכה הכלכלית של בעלי"

 הזאת? 

 "אני"

אך מיהו" אני"? האם זאת שאהבה  את בעלה ועכשיו שונאת אותו? האם "אני" האמא של שלושת 

הילדים הרוצה למנוע מהם מאבק גירושים או האישה שרוצה שהם יפתחו יחסים יחסים חיוביים 

 עם אביהם? כמה "אני" יש שם? אחד? שניים? שלושה? 

יב דרכים שונות למצבים שונים, שמבטא צדדים קרוב לוודא שהתשובה היא רק "אני" אחד, המג

בתגובה לרעיונות וחוויות חדשים, או לשינויים —שונים שלו בהתייחסות לאנשים שונים, או

 ערכת שונה של גישות ורגשות. מיתח פ—בנסיבות ובתנאים

 בהינתן כל ההבדלים האלה, האם ה"אני" יכול להיות אחד? 

וויכוח —מנו אם ה"אני" שמגיב בדרך מסוימת למצב ספציפי באופן דומה אנו יכולים לשאול את עצ

הוא אותו "אני" שהגיב בדרכים אחרות למצבים אחרים, —עם חבר לעבודה או אולי בן משפחה

 כמו קריאת ספר, צפייה טלוויזיה, או בדיקת אימייל. 

 הנטייה שלנו היא לומר, "ובכן, כולם חלקים של עצמי." 

 יכולים להיות אחד? אך אם הם "חלקים", האם הם 

 

 עצמאות

 

 האם האני נמצא בתוך שם? 

 

  יהלום השחרור, תכשיטגאמפופה,  —

 ן רינפוצ'הצגיאלקונצ'ונג פו נתורגם על ידי ק

 



 
56 

 

לפעמים כשאני מלמד, אני מבקש אנשים לשחק מין משחק, כשאני מסתיר את רוב גופי מאחורי 

 " אני שואל. ?רינפוצ'המינגיור זה גלימה חיצונית ורק האגודל שלי מציץ החוצה. "האם 

 "לא" עונים רוב האנשים. 

 ?" רינפוצ'ה מינגיור ואז אני מוציא את כל כף היד ושואל, "ומה זה? האם זה

 ושוב, רוב האנשים יאמרו "לא". 

 אם אני דוחף את כל הזרוע ושואל אותה שאלה רוב האנשים ישיבו גם כן "לא". 

צונית בחזרה למקומה כך שאנשים יכולים לראות את פני, אך אם אני שומט  את הגלימה החי

 זרועותי, וכו', ושואל אותה שאלה, התשובה תמיד כל כך ברורה. "טוב, עכשיו כשאנחנו יכולים

 ," חלק מהאנשים אולי יגידו. רינפוצ'ה מינגיור לראות את כולך, זה

, ראש, רגליים, לב, ריאות אך "כולך" הזה עשוי מהרבה חלקים: אגודלים, כפות ידיים, זרועות,

 וכו'. 

והחלקים האלה מורכבים מחלקים קטנים יותר: עור, עצם, כלי דם, והתאים שמרכיבים אותם; 

 האטומים שמרכיבים את התאים; והחלקיקים שיוצרים את האטומים. בוודאי גורמים אחרים, למשל,

 שהיו לי עם אנשים מסביב התרבות שבה גדלתי, האימונים שקיבלתי, הניסיון בריטריט, והשיחות

 ". רינפוצ'ה מינגיור" לעולם בשתיים עשרה השנים האחרונות יכולות גם להיחשב "חלקים" של 

" מופיע. רינפוצ'ה המקום בו מישהו יושב באולם הרצאות יכול להשפיע על הדרך בה "מינגיור

ושבים ישר מולו אנשים היושבים מצד ימין או שמאל יכולים לראות רק צד אחד שלו; אנשים הי

רואים את כל גופו; אנשים היושבים בקצה האחורי של האולם רואים רק איזשהו דימוי מעורפל. 

ם " כ"עוד אחד מאותם אנשירינפוצ'ה מינגיור" באותה מידה, מישהו שהולך ברחוב יכול לראות את

שון שלהם קירחים וחייכניים הלבושים בגלימות אדומות." אנשים שבאים ללימוד הבודהיזם הרא

קצת ו" כ"בחור קירח וחייכן בגלימה שיש לו כמה רעיונות מעניינים רינפוצ'ה אולי יראו "מינגיור

ני, בדיחות טובות." תלמידים ותיקים אולי יראו כמי שבגופו התגלגלה נשמתו של לאמה, מדריך רוח

 ויועץ אישי. 

פעתו מורכבת מחלקים רבים " יכול להיראות כאישיות עצמאית, הורינפוצ'ה ינגיורש"מכך בשעה 

גדרת נסיבות. כמו תמידיות וייחודיות, עצמאות היא מושג יחסי: דרך של ה ושונים המותנים ממגוון

צמי, ע-כמו גם קיום—אפילו מחשבות ורגשות—עצמית, או אנשים אחרים, מקומות, חפצים

 ו"דברים הקיימים בפני עצמם". 

אות היא אשליה. האם נאמר למשל שאנחנו האגודל אך אנחנו יכולים לראות מהניסיון שלנו שעצמ

שלנו? הזרוע שלנו? השיער שלנו? האם אנחנו הכאב שאולי אנו חשים בדיוק עכשיו באיזשהו 

 מקום בגופנו, המחלה שאולי אנו חווים! האם אנחנו האדם שמישהו אחר רואה חוצה את הרחוב או

 יושב מולנו בארוחת הערב? 

נים אנשים, מקומות, וחפצים סביבנו, אפשר להכיר בכך שאף אחד באותה צורה, אם אנחנו בוח

מהם אינו קיים באופן עצמאי ושלם, אלא עשוי ממספר חלקים, סיבות, ותנאים שונים, הקשורים 

 הדדית זה לזה. כיסא, למשל, צריך לפחות רגליים ואיזשהו בסיס שאפשר לשבת עליו, וגב שאפשר

או המושב או את הגב זה לא יהיה כיסא, אלא כמה חתיכות להישען עליו. אם תקחו את הרגליים 

י עץ או מתכת או כל חומר שממנו החלקים עשויים. והחומר הזה, כמו החלקים של הגוף שלנו, עשו

מנקודת מבט של —ממולקולות, אטומים, חלקיקי אטומים שיוצרים את האטומים, ובסופו של דבר

 את חלקיקי האטומים. אנרגיה שמהוות  חבילות—הפיזיקאי המודרני 

, צריכים להתאחד בנסיבות הנכונות כדי ליצור את האלה הקטנים יותר יותר מכך, כל החלקים

צריך —או קרוב לוודאי יותר מאדם אחד—החומר הבסיסי שממנו ייבנה כיסא. בנוסף לכך, מישהו

למשל, או להיות מעורב ביצירת החלקים השונים של הכיסא. מישהו צריך לכרות עץ בשביל העץ 

לאסוף את חומרי הגלם ליצירת זכוכית או מתכת, את הבד שמכסה את הכיסא, ואת המילוי שנמצא 

מתחת לבד. מישהו אחר צריך לעצב את כל החומרים האלה ואחרים צריכים להיות מעורבים 



 
57 

בהרכבת החלקים, בתמחור, בהובלה של הכיסא הגמור לחנות, ולהציבו בתצוגה. ואז מישהו צריך 

 ת אותו ולהעביר אותו לבית או למשרד. לקנו

וף כך שאפילו משהו פשוט כמו כיסא אינו קיים כ"דבר בפני עצמו" מן היסוד, אלא עולה מתוך ציר

אפילו מחשבות, הרגשות, תלות הדדית. יקרון המכונה במונחים בודהיסטים ע—של סיבות ותנאים

ורמים ותנאים. מקור של כעס או רים מתוך מגוון געצמם, אלא קו-פניב-ותחושות אינם דברים

י תסכול יכול להיות לילה ללא שינה, וויכוח, או לחץ לעמידה בדרישות תובעניות בעבודה. פגשת

, כמה אנשים שעברו התעללות פיזית או נפשית על ידי הוריהם או מבוגרים אחרים. "אני מפסידן"

ת יחסים ממושכת". "לפעמים הם יאמרו לפעמים, "לעולם לא אצליח למצוא עבודה טובה או מערכ

 בלילה אני מתעורר מכוסה זיעה קרה, ובימים אחרים כאשר אני רואה את המנהל שלי מתקרב, הלב

 שלי דופק כל כך חזק עד שאני חושב שהוא יקפוץ בכוח מתוך החזה שלי". 

עבודה למשל, או להחלים מקום האפשרות לשנות פתיחת —יתרונותבכל זאת כשם שלחלופיות יש 

גם תלות הדדית יכולה לעבוד לטובתנו. סטודנטית קנדית שלי, שפעלה על פי עצה של —חלהממ

חבר, הצטרפה לקבוצת תמיכה למבוגרים שעברו התעללות כלשהי בילדותם. במשך כמה חודשים 

בה לאנשים אחרים המדברים על הניסיון שלהם, הבושה והקשיבהם דיברה על הניסיון האישי שלה 

ה דפו אותה רוב חייה איבדו את כוחם ואז התנדפו לגמרי. "במשך שנים, זה היוחוסר הביטחון שר

 כמו לשמוע את אותו שיר שוב ושוב," הסבירה. "עכשיו אני יכולה לשמוע את כל האלבום." 

היא לא למדה בודהיזם בכלל בתקופה הזאת. אך בעזרת חבריה החדשים, גלתה תובנה מרכזית 

 מכתבי הבודהה. 

 

 

 ריקות

 

 שום דבר שאפשר לתאר כקיים או כלא קיים. אין 

 הקארמפה השלישי —

 מאהמודרה: שמחה וחופש אינסופיים

 תורגם על ידי מרינה מונטנגרו

 

 

תמיד במהלך הרצאה או בפגישה אישית עם תלמידים מישהו שואל שאלה חשובה. למרות שהניסוח 

, חלופי, ותלוי בתנאים משתנה בין שואל לשואל, המהות נשארת זהה. "אם כל דבר הוא יחסי

וגורמים, אם אי אפשר לומר משהו מוחלט על שום דבר, האם זה אומר שאני איני ממשי? הרגשות 

 שלי אינם אמיתיים? החדר אינו אמיתי?" 

 יש ארבע תשובות אפשריות, כולן עולות במקביל, כולן נכונות או שגויות במידה שווה. 

 כן

 לא

 כן ולא

 אף אחת מכן ולא

דרך חשובה: סימן לערעור ההיצמדות לנקודת  פריצתמבולבלים? מצויין! בלבול הוא האם אתם 

 הסתכלות מסוימת ומעבר למימד רחב יותר של חוויה. 

כמו "אני", "שלי", "עצמי", "אחר", —אף על פי שהריבועים בהם אנו מסדרים את החוויות שלנו

עדיין חווים "עצמיות", "אחריות", הם יצירי מוחנו, אנו —"נושא", "מושא", "נעים", ו"מכאיב"

"כאב", "עונג", וכן הלאה. אנחנו רואים כיסאות, שולחנות, מכוניות ומחשבים. אנחנו מרגישים את 



 
58 

מקומות, בהשמחות והכאבים שבשינויים. אנחנו מתרגזים, ומתעצבים. אנו מחפשים אושר באנשים, 

 לנו כאב. ובדברים, ועושים הכל כדי להגן על עצמנו ממצבים שיגרמו 

ר אין טעם להתכחש לחוויות האלה. יחד עם זאת, אם נבחן אותן מקרוב, לא נמצא משהו שנוכל לאמ

 עליו "כן! זה משהו תמידי ללא ספק! זה משהו שלם בלתי מורכב! זה משהו העומד בפני עצמו!" 

ש את אם נמשיך לפרק את החוויות לחלקים קטנים יותר ויותר, נחקור את הקשרים ביניהם, נחפ

הסיבות והתנאים שמצביעים על סיבות ותנאים אחרים, בסופו של דבר נגיע למה שאנשים מכנים 

 "ללא מוצא". 

 שממנו יוצאות כל החוויות.  "זוהי ההצצה הראשונה שלנו אל הריקות, ה"בסיס

ריקות, הנושא המרכזי של הנעת הגלגל השנייה של הדהארמה, היא כנראה אחד המונחים 

תר בפילוסופיה הבודהיסטית. אפילו תלמידים ותיקים של הבודהיזם מתקשים בלבלים ביוהמ

להבינו. אולי בגלל זה הבודהה חיכה שישים שנה אחרי הנעת הגלגל הראשון של הדהארמה עד 

 שהתחיל לדבר עליו. 

 למעשה ברגע שאתה מתגבר על התפיסה המוקדמת היסודית שלך על המשמעות, זה די פשוט. 

ניאטה נאי. המלה סו-ם של המונח סוניאטה בסנסקריט והמונח הטיבטי טונגהריקות הוא תרגו

בסנסקריט היא "אפס". המלה טונגה בטיבטית היא ריק, אין שם כלום. ההברה טה בסנסקריט 

וההברה נאי בטיבטית חסרות מובן כשלעצמן. אך כשהן מצטרפות לתואר שם או לשם הן נותנות 

 כך כאשר בודהיסטים מדברים על "ריקות", אינינו מתכוונים תחושה של אפשרות או אי מוגבלות.

הו העומד בפני עצמו, אלא רקע, "חלל" פתוח לחלוטין המאפשר משל"אפס", אלא ל"אפסיות": לא 

 לכל דבר להופיע, להשתנות, להיעלם, ולהופיע מחדש. 

 אלה חדשות טובות מאוד. 

ותו לא היה משתנה. היינו נתקעים לנצח בא אם הכל היה תמידי, שלם או עומד בפני עצמו, שום דבר

לינו. מצב. לא היינו יכולים לצמוח ולא היינו יכולים ללמוד. אף אחד ושום דבר לא היו משפיעים ע

ינו לא היה שום קשר בין סיבה ותוצאה. היינו לוחצים על מתג המנורה ושום דבר לא היה קורה. הי

 ם והתה לא היה משפיע על המים. מטבילים את שקית התה במים חמים מיליון פעמי

 אך אלה אינן פני הדברים, הלא כן? אם אנו לוחצים על כפתור המנורה למשל, הנורה נדלקת. אם

שקית תה בכוס מים חמים במשך כמה רגעים, נגיע לכוס תה משובח בסופו של דבר. אם  נטביל

ו אמיתיים, והאם החדר נחזור לשאלות האם אנחנו ממשיים ואמיתיים, האם רגשותינו ומחשבותינ

 שבו אנו נמצאים כרגע אמיתי, נוכל להשיב "כן" מכיוון שאנו חווים את התופעות האלה, ו"לא"

שהרי אם נסתכל מעבר לחוויות האלה, לא נמצא שום דבר שאפשר לזהותו כקיים בצורה מובנית. 

—מרקט עצמופילו הסופרא—מחשבות, רגשות, כיסאות, פלפלי צ'ילי, האנשים בתור בסופרמרקט

יכולים להיות מוגדרים יחסית למשהו או מישהו אחר. הם מופיעים בחוויה שלנו דרך צירוף של 

סיבות ותנאים רבים ושונים. הם תמיד בתוך זרם משתנה בקביעות כאשר הם "מתנגשים" בסיבות 

 הלאה. וכן ותנאים אחרים, אשר נפגשים עם סיבות ותנאים אחרים, וכן הלאה 

חת יננו יכולים באמת להגיד שכל דבר שאנו חווים קיים בצורה מובנית. זו  דרך אכך שמצד אחד א

שות להסתכל על ריקות. מצד שני, אנו יכולים להגיד שמכיוון שכל החוויות שלנו נוצרות דרך התנג

 של סיבות ותנאים, אין שום דבר שאינו ריקות. 

ם, ון הם ריקות. "מוחלטת", מכל מקובמילים אחרות, הטבע הבסיסי, המציאות המוחלטת, וכל הניסי

, או תמידי. ריקות בעצמה היא "ריקה" מכל מאפיינים מוגדרים: לא אפסיציב אין הכוונה למשהו 

מר שריקות היא פוטנציאל עצום לאין שיעור לכל סוג של חוויה לואך גם לא שום דבר. אפשר 

עים משום שהוא עצמו ריק מו שכדור בדולח יכול לשקף את כל סוגי הצבכ—להופיע או להיעלם

 מכל צבע. 

 מה זה מלמד על ה"חווה"?  

 

 



 
59 

 להיות ולראות

 

 להיות כלום באופן מוחלט זה להיות הכל

 והתעמקות: הדרך לשחרור התנגדותג'יימס וו. דוגלאס, —

 

 

 לא היינו מסוגלים לחוות את כל הנפלאות והזוועות של תופעות לולא הייתה לנו היכולת לתפוס

מחשבות, הרגשות, ואירועים אחרים שאנו פוגשים בחיי היום יום  נובעים מהיכולת אותן. כל ה

ה טוב לב, וחמל-כמה, כוח, אהבהחוהבסיסית לחוות כל דבר שהוא. התכונות של טבע הבודהה כמו 

אין "והמורים שבאו בעקבותיו כ"גדולים לאין שיעור", "בלי גבולות", ו ידי בודההתוארו על 

לתפיסתנו אך מלאים באפשרויות. במילים אחרות, עצם הבסיס של טבע  סופיים". הם מעבר

 הבודהה הוא ריקות. 

נו אך זו אינה ריקות במובן של חידלון. צלילות, או מה שאפשר לכנות מודעות יסודית שמאפשרת ל

ת. כאשר מהריקוגם מאפיין בסיסי של טבע הבודהה, בלתי נפרד  תופעות היא להבין ולהבחין בין

 מחשבות, רגשות, תחושות, וכו', אנחנו הופכים מודעים אליהם. החוויה והחווה הנם אחדעולים 

ושווים בכל. "אני" והחוויה של "אני" מתרחשים באותו זמן, כשם ש"האחר" והמודעות של 

 "האחר", או ש"מכונית" והמודעות ל"מכונית". 

ת גולמית שאינה כבולה לציפיויש פסיכולוגים המתייחסים לכך כאל "נקודת מבט תמימה", מודעות 

ולשיפוטיות, שיכולה להגיע בספונטניות ברגעים הראשונים של ביקור באיזשהו מקום ענק, כמו 

 ון פוטאלה בטיבט. הנוף הנשקף כל כך עצום,ארמליה, או הרי ההימאהפרק הלאומי של יוסמיטי, 

 אתה אינך מבחין בין "אני" ומה שאני רואה. יש רק ראייה. 

יחסית, התפיסה מהבטעות שכדי להשיג נקודת ראייה יש לסלק, לדכא ולהתנתק לחשוב  אך מקובל

ה ומהתקוות, הפחדים והגורמים האחרים שתומכים בה. זוהי פרשנות שגויה של דברי הבודהה. תפיס

יחסית היא ביטוי של טבע הבודהה, בדיוק כשם שמציאות יחסית היא ביטוי של מציאות מוחלטת. 

לים העולים ויורדים תוך אוקיינוס אינסופי של כמו ג ת והתחושות שלנו הןהמחשבות, הרגשו

 אפשרות בלתי נגמרת. הבעיה היא שהתרגלנו לראות רק את הגלים ולחשוב בטעות שהם האוקיינוס.

נוס, אף על פי כן, בכל פעם שאנו מסתכלים על הגלים, אנו הופכים להיות קצת יותר מודעים לאוקיי

קד שלנו מתחיל להשתנות. אנו מתחילים להזדהות יותר עם האוקיינוס מאשר וכאשר זה קורה המו

 עולים ויורדים בלי שזה משפיע על טבע האוקיינוס עצמו. בהם עם הגלים, מתבוננים 

 אך זה יכול לקרות רק אם אנחנו מתחילים להסתכל. 

 

 

 התקדמות

 

 אמץ עצמך שוב ושוב בהעמקה

 ה קארמה התשיעיוולאהגי--

 : אוקיינוס המשמעות המוחלטתמאהאמודרה

 תורגם על ידי אליזבט מ. קאלאהאן

 

 

למרות שמעולם לא דן . dukkhaלהבודהה היה מאוד מוכשר כשהציג את "תוכניות הטיפול" שלו 

באופן ברור בריקות או בטבע הבודהה כשלימד את ארבע האמיתות הנאצלות, הוא הבין שטיפוח 



 
60 

בסופו של דבר תוביל אותנו לחכמה המוחלטת: —ים לוהבנה של הנושא הבסיסי של סבל והגורמ

 תובנה עמוקה של הבסיס, לא רק החוויה, אלא גם של החווה. 

: מה להפסקהכמה יחסית, הכרה באמונות והתנהגויות מוגבלות ומגבילות, היא רק חלק מהדרך חו

להקדיש  שאפשר לקרוא לו "שלב ההכנה". כדי להגיע ממש להגבלות שאנו שמים לעצמנו, עלינו

יות זמן מה להתבוננות בהרגלים המנטליים והרגשיים שלנו, להתיידד אתם, ואולי לגלות בתוך החוו

 ל שומרי ראש. שהמאתגרות ביותר שלנו חבורה רבת עצמה 

בדיקת  בעזרתהתרגילים בפרקים הקודמים הציעו טעימה מהתועלות שאנחנו יכולים להפיק 

השני מעמיק את התהליך, ומציג שלושה "כלים" משני  המחשבות, הרגשות והמצבים שלנו. החלק

מציאות שבעזרתם נוכל לקבל באהבה את האתגרים והשינויים בחיינו, ולגלות את זרעי האומץ, 

 החוכמה והשמחה שנמצאים בתוכנו, המחכים לפרוח. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
61 

 

 חלק שני

 חוויה
 

 

 לימדתי גישות שונות. , כדי להדריך תלמידים היטב

 ראסוטרהוטקונאל—

 תורגם על ידי מריה מונטנגרו 

 

 

 

  



 
62 

 כלים של שינוי. 6

 

 וג.לנהיודע  לאהוא , אבל היפיפימכונית  שיש לואנחנו במצב של מי 

 

 מדיטציה: עצה למתחילים, פוצ'ה, נר ריבוקא

 גם על ידי כריטיאן בוקטרתו

 

 

וף". אחת מאותן יש פתגם בודהיסטי עתיק שאומר:"הציפור זקוקה לשתי כנפיים כדי שתוכל לע

 יניהןבלראשונה תייחסות ה—כן הלאהו "כנפיים" היא הבנת עקרונות הסבל, טבע הבודהה, ריקות

כמה יחסית חווכמה יחסית, המכירה בדרך בה הדברים קיימים בעזרת חוויה מנתחת. אך כאל ח

חיים בעצמה היא רק ההתחלה של הדרך אל השינוי המוחלט. יש ליישם אותה כדי שתהפוך לחלק מה

 הפרטיים שלנו. 

יישום, המכונה גם "שיטה", הוא הכנף האחרת של הציפור: האמצעים, או התהליך, שבעזרתם 

החוכמה היחסית הופכת לחוויה ממשית של חירות שהיא מעבר למושא ולנושא, עצמי ואחר, או 

 חיובי ושלילי. 

סיפור של אננדה, בן אפשר להבהיר במעט את החשיבות של החיבור בין החוכמה לשיטה בעזרת ה

הדוד של בודהה שהפך לעוזר האישי הקרוב ביותר. אננדה עשה כמיטב יכולתו להבטיח שהבודהה 

ור, יחוש בנוח, דאג שבכל מקום אליו הגיע יהיה לו אוכל, מקום נעים לישון, והגנה מן החום, הק

. הבודהה מלה במלהוהגשם. לאננדה גם היה זיכרון טוב במיוחד והוא היה מסוגל לדקלם את דברי 

 "אם תלמד משהו," ביקש מבן דודו, "אני רוצה לשמוע אותו." בוודאי, הסכים הבודהה. 

ן הייתה רק בעיה קטנה אחת: אננדה יכול היה לחזור על דברי הבודהה אך הוא לא הקדיש הרבה זמ

 לתרגול שלהם. 

מציאות, והגיע אך תלמיד אחר, מאהאקאסיאפה, לא רק הקשיב, אלא גם השתמש במה ששמע ב

לאותו מצב של חירות וצלילות כמו זה שהיה לבודהה. כאשר בודהה היה על ערש דווי, מינה את 

לומר, מי שיעביר הלאה לא רק את דבריו, אלא גם את כ—מאהאקאסיאפה כממשיך השושלת

 חוויה הממשית של החירות. ה

  "אחריך," הוסיף, "אננדה יכול להיות ממשיך השושלת העיקרי שלי."

ק מאהאקאסיאפה הסכים כמובן, אך עדיין תהה: "איך אני יכול לעזור לאננדה, והרי הוא מתרגל ר

 לעתים רחוקות?" 

—ארוכות לבעיה הגיע לפתרון די יצירתי. אחרי שבודהה מת, מאהאקאסיאפה לאחר שהתייחס

ה היה אמר,"מפני שכאשר בודה "פיטר" את אננדה. "בבקשה עזוב את האזור,"—בניסוח בן ימינו

 ות רבות."שגיעבחיים לא התייחסת אליו בכבוד הראוי ועשית 

ועכשיו —אננדה היה כמובן נסער מאוד."כאשר בודהה היה בחיים," חשב, "הייתי החשוב ביותר

 מאהאקאסיאפה מפטר אותי!" 

הוא הלך לאזור אחר של הודו שבו היו אנשים רבים ששמעו על הבודהה ורצו ללמוד עוד. וכך 

ד, והתלמידים שלו תרגלו את מה שלמדו בחייהם. רבים מהם הגיעו לחירות של אננדה לימ

המודעות —למודעות הישירה וברורה של החוויה שאינה משנה את טבעו של החווה—התודעה

 שהבודהה הגיע אליה. אך אננדה עדיין לא עשה מאמץ גדול לתרגל אותה. 

והבין שהוא עדיין לא הגיע להארה.  על פי הסיפור, אחד התלמידים התבונן בתודעה של אננדה

 התלמיד אמר לו: "אנא, תרגל מדיטציה! אינך משוחרר." 

 זה כבר גרם לאננדה להיות  ממש מוטרד. "אפילו התלמידים שלי משיגים אותי," חשב. 



 
63 

לבסוף ישב מתחת לעץ והחל לתרגל את מה שלימד, ובסופו של דבר הגיע לחירות ולשמחה שמלווה 

ורר הבין מדוע  מאהאקאסיאפה "פיטר" אותו. זמן לא רב לאחר מכן הלך לפגוש אותה. כאשר התע

את מאהאקאסיאפה, אשר ערך טקס גדול כדי לחגוג את ההתעוררות של אננדה, ולהכריז רשמית 

 שהוא ממשיך השושלת הראשי השני של דברי הבודהה. 

 

 

 

 לושלושה שלבים של תרג

 

 

 יש בלבול וספקות…בתודעות שלנו

 ל רינפוצ'האיגוס—

 ספר המתים והחיים הטיבטי

 נערך על ידי פטריק גפני ואנדרו הארויי

 

 

על פי רוב הכתבים הקלאסיים  הבודהיסטיים, השגת החירות הזאת נעשית בשלושה שלבים: 

הקשבה, התעמקות, ומדיטציה. שני השלבים הראשונים אינם שונים בהרבה מהיסודות של שיטות 

ה" משמעה למעשה פתיחת עצמך להיכרות עם עובדות או רעיונות חינוכיות מודרניות. "הקשב

חדשים, שמוצגים בדיבור על ידי מורה או בקריאת ספר. במהלך מסעותיי פגשתי מספר מורים 

—שאמרו ששלב הלימוד הזה דומה לשלב למידה שבו מוצגים בפני התלמידים העקרונות הבסיסיים

 גה. של לוח הכפל למשל, כללי דקדוק או חוקי נהי

"התעמקות", השלב השני של התרגול, אולי נשמע מסתורי; אך בעצם זה כרוך בחשיבה מעמיקה 

על מה שנלמד בשיעורים בקריאה או בהקשבה, והצבת שאלות האם מה ששמעת או קראת הוא 

מה שקורה בחיים. קרוב לוודאי שאין צורך בהתעמקות רבה אל אמצעי תקף  להבנה ולהתייחסות 

ר שתשע כפול תשע שווה שמונים ואחד או ששלט בפינת רחוב שעליו האותיות ע,צ,ו,כדי להכיר כך 

כתובות על רקע אדום משמעותו שעליך ללחוץ על הבלמים ולחכות ולראות אם הולכי רגל חוצים 

את הכביש או מכוניות מתקרבות. אך בעניינים אחרים, כמו התייחסות לשאלה האם ובאיזה עצמה 

 , דרוש מאמץ קצת יותר גדול. dukkhaים בחוסר נחת או חייך צבועים או מותנ

 התעמקות בנושאים הגדולים יותר כגון אלה יכולה להתחיל פשוט בשאלה, "האם אני מרוצה, ברגע

האור הזה מעליי, והצלילים הסובבים  זה, בתוך העור שלי? האם נוח לי לשבת על הכיסא הזה,

 בדיקה ארוכה. זה תהליך של התרשמות מעצם תחושתאותי?" אין צורך בניתוח מעמיק; אין צורך ב

 החיים, כאן ועכשיו. 

על המחשבות והרגשות שלעתים רחוקות או מזומנות  עצמכםמכאן אפשר להמשיך ולשאול את 

בעבר?  שעשיתםלפעמים רגעי חרטה על החלטות  מרגישים אתם. האם שלכםחולפות במודעות 

טינה כלפי אנשים או מחויבויות אישיות או לאחרונה רגשות של כעס או  חווים אתםהאם 

 מקצועיות? 

שאלות מהסוג הזה אינן מייצגות שום צורה של התייחסות מוסרית או אתית. הן רק נקודות פתיחה 

חוסר נחת מהבחינה האינטלקטואלית, הרגשית או הפיזית: האם  חוויתםלהתעמקות בשאלה אם 

מיתות. "האם אני חש אי נוחות?" "האם אני דומה לתובנות של ארבע הא שלכםהחוויה האישית 

 אתםחש חוסר סיפוק?" "האם אני מחפש משהו נוסף בחיים?" לא חשוב כל כך באיזה מלים 



 
64 

בו הוא מה שמורי כינו המהות המיידית הרעננה של של החוויה  מתבוננים שאתם. הדבר משתמשים

 האישית. 

חיל פשוט בתשומת לב לחוויות פיזיות, "מדיטציה", השלב השלישי של התרגול, מבקש אותנו להת

ת אינטלקטואליות ורגשיות בלי שיפוטיות. תשומת לב נטולת שיפוטיות היא בסיס המדיטציה, לפחו

במונחים של מסורות בודהיסטית. תרבויות רבות פיתחו צורות מיוחדות משלהן למדיטציה, שכל 

חר שהתרגול שלי עצמי נובע ייחודית לסביבה התרבותית שבתוכה צמחו. מא אחת מהן מותאמת

ממנהגים שהתפתחו בתוך המסורת הבודהיסטית, איני יכול לדבר על הפרטים של מנהגים שנוצרו 

 במסורות ובתרבויות אחרות. 

אף על פי שיש מגוון מנהגים במסורת הבודהיסטית שהבודהה הביא ושהמורים הגדולים בארצות 

גים האלה הוא תשומת לב נטולת שיפוטיות אל בהן התפשט הבודהיזם פיתחו וקידמו, בסיס המנה

החוויה. אפילו התבוננות במחשבה כמו, "אוי, עשיתי משהו לפני עשרים שנה. כמה טיפשי מצדי 

להתחרט על זה, הייתי רק ילד אז!" היא מדיטציה. זהו תרגיל בתשומת לב פשוטה למחשבות, 

 בחוויות שלנו.  באים והולכיםרגשות, ותחושות כשהם 

 רגיל. וזה ת

ראש המנזר —לפני כמה שנים, אדם מערבי בא לשראב לינג, בו לימד טאי סיטו רינפוצה הנכבד

על מדיטציה וריקות. יכול להיות שהמערבי —ואחד המורים המשפיעים ביותר בבודהיזם הטיבטי

ישן בזמן הלימודים על מדיטציה או שמחשבותיו נדדו, אך כאשר טאי סיטו התחיל ללמד את 

תשומת הלב שלו העוררה לפתע. "אני צריך להיפטר מאני," חשב. אם אני אפטר מאני, הריקות, 

 ני. "אכיר בריקות. אהיה חופשי. לא יהיו יותר בעיות, לא יהיה יותר סבל. לכן אני אפסיק לומר א

" כשסיפרתי לטאי סיטו רינפוצ'ה על הפתרון שלו, רינפוצ'ה אמר לו שאין שום תועלת בכך." אני

בורות, תשוקה וכן —הבעיה. כדי להכיר בריקות עליך להתבונן בשורשים של "אני" לא הייתה

 הלאה. 

אך המערבי לא הקשיב. הוא באמת האמין שקיצור הדרך שלו יהיה מהיר יותר ויעיל יותר מכל 

 השיטות העתיקות של הלימודים הבודהיסטים. 

שון." ון," הוא היה אומר, "הולך ליוכך הוא פשוט הפסיק לומר "אני". במקום לומר, "אני הולך ליש

בה  אם הוא היה הולך לעיירה הקרובה בניג'נאת', הוא היה אומר, "הולך לבניג'נאת'." ואחרי שנה

 עשה כך, התחיל להשתגע. הוא לא חווה ריקות. הוא לא ירד לעומק הסיבות לסבל. הוא רק העמיד

 פנים שאיננו קיים. 

לא הצליח כל  ראב לינג, אך היה ברור שקיצור הדרך שלואיני יודע מה קרה לו אחרי שעזב אתש

ביטא אי הבנה נפוצה על הלימודים הבודהיסטים: שכדי למצוא חירות, עלינו הוא  כך. למעשה,

 להיפטר ממה שמכונה ימינו כ"האגו". 

ליו אבכל אופן, כפי שלמדתי לאחרונה, אגו הוא  בכלל תרגום שגוי של מה שזיגמונד פרויד התייחס 

ועל קור כאספקט של התודעה. זהו קובץ של פונקציות שכולל ייצור, תכנון, וניתוח מידע, אשר פבמ

ות ביחד כדי להשיג איזון בין נטיות אינסטינקטיבית של השתוקקות  ודחייה, הזיכרונות, הרעיונ

ם וההרגלים שהטביעו בנו את חותמם כשהיינו ילדים, והתנאים והמאורעות שקרו בסביבתנו. בכתבי

המקוריים שלו, פרויד התייחס למצבור הפונקציות האלה כ"אני", תחושה ברורה של עצמי שעולה 

מפעולת האיזון העדינה הזאת. המלה"אגו" הוחלפה מאוחר יותר בתרגום כדי להפוך את התובנות 

 יותר מקובלות על ידי הקהילה המדעית באמצע המאה העשרים. 

 רים אליו איזשהו אפיון שלילי. "אוי, האיש הזה הואבמשך השנים, קיבלו האגו והמונחים הקשו

 או אולי, "מצטער, רק התנהגתי בצורה אגואיסטית". הקונוטציה .אנשיםקוראים כזה אגואיסט!" 

 השלילית למדי של האגו הגיעה לטקסטים ולתרגומים רבים של הלימודים הבודהיסטים. 

דבר רע או שלילי ביסודו הקשור בחוויות  בכל אופן, במונחים של פילוסופיה בודהיסטית, אין שום

או בשימוש בתחושה של עצמי או של אגו. האגו הוא פשוט קבוצה של פונקציות שהתפתחה כדי 

לעזור לנו בניווט בעולם של מציאות יחסית. באותה מידה אנו יכולים לגנות את עצמנו על כך שיש 



 
65 

לאגו כאמצעי היחיד שבו אנו מתייחסים לנו יד או רגל. הקשיים עולים כאשר אנו הופכים צמודים 

מצב מביך הדומה להתייחסות לחוויה רק במונחים של ידיים או רגליים. קרוב —לחוויה שלנו

לוודאי שרובנו נסכים אנחנו איננו הידיים או הרגליים; בכל זאת לא נקטע את ידינו או את רגלינו 

 מסוגלים לחוות.  מפני שהם אינם הסיכום המוחלט של מי שאנחנו ושל מה שאנו

להתקיים ברמה קצת יותר  יכוליםבצורה דומה, למרות שהאגו, "אני", או "התחושה של העצמי" 

או —כאל כלי אליהם. במקום זאת אנו יכולים להתייחס אותםמעודנת, אין צורך לנתק או להרחיק 

 בעזרתם אנו מתייחסים לחוויה. ש—אולי קבוצת כלים

ל הבנתי כתעורר בוקר אחד ולומר, "מהיום אני מסתכל בדרך בה יכולים פשוט להשאיננו כמובן 

כל חי רק כסידור זמני של אפשרויות עצמאיות." יש ליישם את החוכמה כך שתהיה במשך דבר 

 חלק בלתי נפרד מחיינו. 

ל רובנו יכולים להודות שאנו מרגישים אי נוחות כלשהי ושהחוויה שלנו מותנית במידה מסוימת ע

או בכך שאנו מנסים לשנות את התודעה —לנו. אך אנו נוטים להיתקע בנקודה הזאתידי התודעה ש

 שלנו או בכך שאנו מאפשרים למחשבות, לרגשות, לאובססיות וכו', פשוט להשתלט עלינו. 

היא פשוט להתבונן במחשבות, —השיטה או הדרכים שהציע הבודהה—אלטרנטיבה שלישית

ת, ונים של פוטנציאל עמוק של התודעה עצמה. במלים אחרוברגשות השונים שלנו וכו', כביטויים ש

להשתמש בתודעה כדי להתבונן בתודעה. זוהי הגדרה בסיסית של מה שבמסורת הבודהיסטית מכונה 

בדרך כלל "מדיטציה". כפי שצוין כבר קודם, בשפה הטיבטית "גום", "להתיידד עם". בעזרת 

 ו. המדיטציה אנו מתחילים להתיידד עם התודעה שלנ

 התודעה מתייחסת בצורה כל כך אינטימית לדרך בה אנו מתייחסים לעצמנו ולעולם סביבנו, ובכל

ן זאת קשה לראות את זה בתחילה. כפי שאחד ממוריי ניסח זאת, התבוננות בתודעה היא כמו ניסיו

 איזשהו מושג איך הם נראים, לכםפנים ויש  לככםשיש  יודעים אתםבלי מראה.  פניכםלראות את 

אך המראה הזה די מעורפל. הצורה שלו מכוסה בשכבות של התרשמויות שמשתנות בקביעות, 

 כשהן נשענות על הגישות, הרגשות ותנאים אחרים שמשפיעים על הדרך בה אנו רואים את פנינו. 

באופן דומה, אנו יודעים שיש לנו תודעה, אך הצורה שלה מטושטשת על ידי מחשבות, רגשות 

הרגשות והתחושות שלנו, על ו במקביל; מחשבות, רגשות ותחושות על המחשבות ותחושות שעולים

כולן נערמות אחת על השנייה כמו  מחשבות, רגשות ותחושות על המחשבות, הרגשות וכן הלאה.

שורה של מכוניות שהתנגשו בכביש המהיר. "עליי להקשיב לשיעור הזה על הריקות. איני מקשיב 

למד. כולם מסביב נראים כאילו הם מקשיבים ומבינים. למה אני לא בריכוז מספיק. לעולם לא א

 מצליח? טוב, אולי זה בגלל שכואב לי הגב. ולא ישנתי הרבה הלילה. אבל זה לא צריך להשפיע,

 נכון? אחרי הכל התודעה שלי היא ריקות. הכאב הזה בגב שלי הוא ריקות. אבל אני לא מבין את

תי "איפה שמ ובתוך כל אלה, משהו שאינו קשור כלל יכול לעלות: זה. זה לא נראה לי כמו ריקות."

אני —או איזשהו זיכרון,"הדבר הטיפשי הזה שאמרתי לזה וזה לפני עשר שנים את הטלפון שלי?"

לד עדיין לא מאמין שאמרתי את זה," או אפילו איזושהי השתוקקות,"כמה בא לי לאכול קובית שוקו

 ממש ברגע זה."

הערכה מחדש ו—לה: מסווגת, מעריכה, ומסווגת מחדש בעקבות ההערכותהתודעה תמיד פעי

וצאים את עצמנו שבויים בכל מהבחנות חדשות או מדויקות יותר. יותר מפעם אחת אנו  לבהתאם 

ם הפעילות הזאת. זה נראה נורמלי וטבעי כמו להסתכל מבעד לחלון בתנועה ברחוב סואן. אפילו א

מזג  זאת נוטים להסתכל בחלון ולבדוק מה בכלסואן במיוחד, אנחנו הרחוב בו אנו גרים אינו רחוב 

אנחנו יכול להיות שהאוויר: האם יורד שלג? האם יורד גשם? האם השמים מעוננים או בהירים? 

עוברים מחלון לחלון כדי לראות את החצר הקדמית, החצר האחורית, שביל הגישה מצד אחד, או 

 הבית של השכן בצד השני. 

נעולים על המנהג של הסתכלות בחלון והגדרת חוויה במונחים של מה שאנו רואים דרכו,  כשאנחנו

איננו מכירים בכך שהחלון עצמו הוא מה שמאפשר לנו לראות. הפניית התודעה כדי להתבונן 

בתודעה היא כמו התבוננות בחלון במקום התמקדות אך ורק בנוף. בעשותנו כך, אנו מכירים 



 
66 

ומה שאנו רואים דרכו מתרחשים באותו זמן. אם למשל אנו מסתכלים החוצה בהדרגה בכך שהחלון 

בכיוון אחד נראה את התנועה, עננים, גשם וכו', בדרך מסוימת. אם נסתכל בכיוון אחר, נראה את 

הדברים קצת אחרת: העננים יכולים להיראות קרובים או כהים יותר ואילו המכוניות והאנשים 

 ו קטנים יותר. יכולים להיראות גדולים א

או נתחיל להבין את נקודות המבט המוגבלות  ,אך אם ניקח צעד לאחור ונסתכל בכל החלון

אספקטים שונים של תמונה הרבה יותר רחבה. יש תחום בלתי מוגבל של מחשבות המוכוונות כ

 חולפות, רגשות ותחושות שאפשר לראות מבעד לחלון שלנו, מבלי להשפיע על החלון עצמו. 

אלפיים וחמש מאות שנים הבודהה הציג מספר תרגולים המכוונים לעזור לנו לצעוד אחורה לפני 

מהתרגולים הבסיסיים האלה, שאותם אנו  בשלושהולהתבונן בתודעה שלנו. בדפים הבאים נתבונן 

 עצמםאת  מחשיבים אתם לאםלי קשר ב—יכולים לתרגל בכל זמן, בכל מקום ועל ידי כל אחד

 כך, יהיה מועיל לבדוק כמה הנחיות בסיסיות.  כםני עשות. אך לפכבודהיסטים

 

 

 

 

 הסוסלאלף את 

 

 

 כדי שהתודעה תשקוט, הגוף חייב להיות ממושמע

 ה הקאראמפה התשיעיווגיאל—

 מאהאמודרה: אוקיינוס המשמעות המוחלט

 תורגם על ידי אלישבע מ. קאלאהן

 

 

ר תרגלו מדיטציה. תחושה עמוקה של כילד צעיר אהבתי לעקוב אחרי אבי ותלמידיו, במיוחד כאש

ויציבות הציפה את החדר הקטנטן העשוי מקורות עץ שבו לימד, ככל שהיה מלא באנשים  שלווה

)וזה קרה לעתים קרובות(. שמתי לב שרוב האנשים נהגו לשבת בצורה מסוימת: בסיכול רגליים, 

ל מחצה, והפה פתוח מעט. בכהידיים מונחות בחיקם או על ברכיהם, הגב זקוף, העיניים סגורות ל

פעם שברחתי לאחת המערות בהרים והעמדתי פנים שאני מתרגל מדיטציה, ניסיתי לחקות את 

 התנוחה הזאת, למרות שלא הבנתי מדוע צריך לשבת בצורה כזאת או אחרת. 

ות בכ זאת, כאשר התחלתי ללמוד על פי הנחיות רשמיות הוצגה בפני אנלוגיה שהועברה על ידי דור

עה, מורים ותלמידים, המשווה בין תרגול מדיטציה ליחסים בין סוס ורוכבו. ה"רוכב" הוא התוד של

וכב וה"סוס" הוא הגוף. בעוד שרוכב רגוע משקיט סוס חסר מנוחה, סוס יציב יכול גם כן להרגיע ר

 עצבני. 

רת, כאשר אנחנו רק מתחילים לתרגל מדיטציה התודעה היא כמו רוכב חסר מנוחה: לעתים נסע

קופצת בין מחשבות, רגשות ותחושות. לפעמים היא כל כך מוצפת מכל הקפיצות האלה עד שהיא 

 הופכת עמומה, בלתי ממוקדת, ומותשת. לכן חשוב, במיוחד בהתחלה, להושיב את עצמנו על  משהו

 גוערכמו סוס יציב; כדי ליצור יציבה גופנית שהיא בעת ובעונה אחת גם רגועה וגם ערנית. כשהוא 

אולי בגלל שהוא עסוק מדי בלעיסת עשב. אם הוא ערני מדי —עלול פשוט להפסיקה"סוס"  מדי

א . עלינו למצו"על ידי הסובב אותו, או מצב הרוח והמזג של ה"רוכבמעוצבן ה"סוס" עלול להפוך 

(, רפוי", כפי שזה מתואר לעתים קרובות בטקסטים הבודהיסטים"איזון פיזי שאינו רגוע מדי )או 

 "מתוח" מדי. עלינו לאלף את הסוס לפני שאנחנו יכולים להתחיל לרכוב. לאערני מדי, לא 



 
67 

יש שיטה רשמית של אילוף ויש דרך בלתי רשמית. השיטה הרשמית מתוארת במונחים של שבע 

"נקודות" או תנוחות גופניות. לאורך מאות השנים הן התפרסמו בשם שבע נקודות התנוחה של 

מדויק אפשר לומר שהוא "מקור אור" או  ונח בסנסקריט שבתרגום לאמלה או מ—הוואירוחאנה

יכולת שלנו "להאיר" במונחים של חוויה יותר מאשר במונחים של רעיונות ה"שמש", אספקט של 

 או מושגים. 

 אתםלסביבה שבתוכה  אותכםה"נקודה" הראשונה כרוכה ביצירת בסיס מוצק או עוגן שמחברת 

כך שכל כף  רגליכםאת  סכלו. אם אפשר שלכםלשאר חלקי הגוף  ותהתייחסוגם מספקת  מתרגלים

רק את כף הרגל על הקצה של  שימולעשות כך  יכולים אינכםהרגל נמצאת מעל הרגל השנייה. אם 

את כף הרגל השנייה מתחת לרגל ההפוכה. אם אף אחת מהתנוחות אינה קלה,  והניחוניה השהרגל 

שה ק—ישיבה ברגליים משולבות על הרצפה או על כריתפשוט לסכל רגליים. ואם  יםיכול אתם

אם  תדאגומונחות בצורה שווה על הרצפה או על כרית. אל  כשרגליכםלשבת  יםיכול אתם, לכם

אינן נמצאות בדיוק באותה תנוחה כמו כל האחרים בחדר. המטרה היא  רגליכם או רגליכםכפות 

רפוי  , כאן ועכשיו: לא מתוח מדי, לאשהנכםי , כפעבורכםלבסס יסוד גופני שהוא גם נוח וגם יציב 

 מדי. 

, כשגב כף היד מונח על פני כף היד השנייה. לא בחיקכם ידיכםיה היא להניח את שנה"נקודה ה

 מתרגלים אתםחשוב איזו יד מונחת למעלה, ואפשר לשנות את המקום שלהן מתי שרוצים. אם 

במקום  מתרגלים אתםזיע לאחר זמן מה. אם במקום חם ולח למשל, כף היד המכוסה אולי תתחמם ות

קר, כף היד העליונה עלולה להיות קצת רדומה או לחוש בעקצוצים. זה בסדר גמור פשוט להניח 

. בוודאי, יש אנשים שיש להם זרועות קצרות ורגליים ארוכות, או ברכיכםעל  ידיכםכפות  את

. להניח את הידיים ישר על הברכייםשני המקרים יהיה להם קשה בזרועות ארוכות ורגלים קצרות, 

 יש אנשים שאולי יאלצו להניח את ידיהם מעבר לברכיים ואילו אחרים יניחו אותן לפניהן. בכל

 הרעיון הוא לתת להם לנוח.  ידיכםאת  שתניחוצורה ובכל מקום 

ת הנקודה השלישית היא לאפשר איזשהו רווח בין הזרועות והגוף העליון, ולהרים ולהרחיב מעט א

רמת הכתפיים כך שיהיו "כמו כנפיים כההשכמות. טקסטים בודהיסטים רבים מתארים נקודה זאת 

החזקת הכתפיים באיזשהו מקום סביב האוזניים. כובן בטעות לעתים קרובות תיאור שמ—של נץ"

ת למעשה זוהי תנוחה די מתוחה וקשה לביצוע, במיוחד לאנשים שיש להם זרועות רחבות או שריריו

, ת קרוב מאוד לחלק הגוף העליון. "איפה החלל הזה? איני יכול למצוא שום חלל! אוי לאשנמצאו

 אני חייב ליצור איזשהו חלל!" 

המהות של הנקודה השלישית היא פשוט לתת לעצמנו הזדמנות לנשום. ניתן להבין זאת ברמה 

יותר מפעם אחת מילולית כיכולת לשאוף ולנשוף, וברמה מטפורית כיכולת לקחת ולשחרר חוויה. 

 או מקומרות, ממוטטים את הריאות שלנו כךרפויות אנו יושבים, עומדים, ומסתובבים כשכתפינו 

את המודעות שלנו כך שאיננו יכולים  וטטיםוממ—שאיננו יכולים לנשום נשימה מלאה ועמוקה

יים לקלוט את מלוא המגוון כולו של החוויה האפשרית או לשחרר אותה. הרמה והרחבה של הכתפ

ה היא כמו לצפות לנשימה עמוקה או לאפשרויות של החוויה: דרך לומר "היי תנשום! היי עולם! מ

 עכשיו נעלמת אבל אני בטוח שתחזור שוב."  שלומך היום? אוי

י הנקודה הרביעית היא להחזיק את הגו זקוף ככל האפשר, הביטוי הגופני המושלם של ערנות: "אנ

לא נוקשה כלכך עד שאתה ממש נוטה —כאן חשוב לשמור על איזון כאן! אני ער! אני חי!" אך גם

לאחור, אך גם לא רגוע כל כך עד שאתה שרוע ברישול. אתה רוצה להיות, כפי שהכתבים 

 הקלאסיים אומרים, "זקוף כמו חץ". 

הנקודה החמישית קשורה לצוואר. במהלך השנים בהן לימדתי בכל העולם, שמתי לב לכך שקבוצות 

מסוימות פיתחו מנהגים קבועים ביחס לנקודה הזאת. תלמידים אסיאתיים נטו להוריד את  תרבותיות

הכל בפנים נראו על  כשהם מנסים להחזיקהסנטר בכוח לעבר החזה, וקמטים שנוצרו מהמתח 

פניהם. הם נראו כמו "לוחמי מדיטציה", המונעים בכוח כניסה של איזשהי מחשבה לתודעתם. ואילו 

ם נטו להטות את צווארם לאחור, כשהם מניחים את העורף ממש על הכתפיים, מתרגלים מערביי



 
68 

חושפים את הגרון ומחייכים חיוך רחב כאילו הם מכריזים לעולם "אני כל כך שליו ורגוע! החוויה 

מטים את ראשם מצד —כולל אנוכי—שלי כל כך צלולה, מלאת שמחה ואושר עילאי!" טיבטים

ליון מימין לשמאל וחזרה, ככל הנראה אינם מצליחים למצוא יציבה לצד, מנענעים את פלג גופם הע

 נוחה: "אולי בצורה הזאת, אולי בצורה ההיא, אני לא יודע." 

ההנחיה הפשוטה היא להאריך את הצוואר על ידי הטעיה קלה של הסנטר לעבר הגרון מעט יותר 

שר לתאר את התחושה לעשות ויחד עם זאת לאפשר חופש תנועה מסוים. אפ נוהגים שאתםממה 

 כהנחת הראש על הצוואר. 

לכל המערך של שפתיים, שיניים, לשון ולסתות. אם נבדוק —הנקודה השישית מתייחסת לפה

: מקרוב נבחין שיש לנו נטייה להחזיק את השפתיים, השיניים, הלשון והלסתות סגורות ומהודקות

שעלינו לפתוח את השפתיים בכוח  "בשום אופן לא אתן למשהו להיכנס בלי רשותי!" זה לא אומר

ולחשוב "עכשיו אהיה שליו; עכשיו אהיה פתוח". שתי האפשרויות כרוכות במתח. יותר מכך, אם 

ה אנחנו מאפשרים לפה להיות מונח בצורה טבעית זה לא אומר שאנחנו עוד רגע נרדמים: אולי טיפ

 ף אחת מהתנוחות האלה. באפתוח, אולי סגור לגמרי, אך לא כפוי 

הנקודה האחרונה בשבע הנקודות קשורה לעיניים. אנשים בתחילת דרכם במדיטציה לפעמים 

מוצאים שקל יותר לחוש רגיעה ויציבות כשעיניהם עצומות. זה מצויין בהתחלה. אחד הדברים 

שלמדתי די מוקדם הוא שעצימת העיניים מקלה על המעבר למצב רגוע כזה עד שהתודעה מתחילה 

יש אנשים שממש נרדמים. כך שלאחר כמה ימים של תרגול, עדיף להשאיר  לנדוד או להשתעמם.

. זה לא אומר לנעוץ מבט חודר ישר וצלולים ערנייםלהישאר  שתוכלוכדי פקוחות, את העיניים 

ו בכוח הגולהיות מתוח מדי. כמו להקשות את   ,קדימה בלי למצמץ. זו תהיה הקיצוניות ההפוכה

 כזה עד שהוא נוטה לאחור. פשוט השאירו את העיניים פתוחות כפי שהן במשך היום. 

ירוי: באותו זמן, כדאי לשמור על איזשהו מיקוד כדי שהעיניים לא יזוזו כל הזמן, מחפשות לחוות ג

פה גיור רינפוצ'ה. הי, מי זה שנכנס עכשיו לחדר? אימינ"אוי, האיש שיושב לפניי מסתיר לי את 

האנשים שמתלחשים עכשיו כשאנחנו אמורים לתרגל מדיטציה? האם זה גשם שדופק על החלון? 

 הנה החתול או הכלב שלי, לאן הוא הולך? הוא רוצה מים או אוכל?" 

 אבל אין צורך להיות צמודים למוקד ספציפי. לפעמים המיקוד שלנו יכול להיות מעט למטה, כמו

להיות ישר קדימה. לפעמים זה יכול להיות מעט למעלה.  תחת לאף. לפעמים זה יכולשמלכיוון 

חים הרעיון הוא לבחור מוקד, נקודת מבט יציבה שדרכה אנחנו יכולים לראות שינויים בלי שהם מסי

 את דעתנו. 

יש גם תנוחה של שתי נקודות קצרות, שיש לאמץ לפעמים כאשר לא מתאים )למשל בזמן נהיגה, 

ות ת בסופר( או שזה בלתי אפשרי גופנית להיות בתנוחת שבע הנקודאו הכנת ארוחת הערב, או קניו

ות על הגו זקוף ועל השרירים רפויים. כמו בתנוחת שבע הנקוד שמרוהפורמלית. הנקודות פשוטות: 

 איזון בין רגיעה וערנות, לא רפוי ולא מתוח מדי, אלא באיזשהו מקום ביניהם. 

ת הנטייה הרווחת לשבת ברישול בצורה שלוחצת שתי הגישות ל"אילוף הסוס" עוזרות לנטרל א

ת על הריאות ועל אברי העיכול, ומגבילה את המנעד המלא של היכולת הפיזית שלנו. הן גם מספקו

נקודת התייחסות פיזית שיכולה לסייע לנו בהפנית המודעות בחזרה לרגע הנוכחי של החוויה 

נקודת מבט מסוימת. אני יכול לומר ת ממנו, נודדת, או מתקבעת על נסחפ—"רוכב"ה—כשהתודעה

באמצע מדיטציה היא דרך טובה להחזיר את עצמך לרגע הנוכחי.  שהירדמותבקלות מניסיון אישי 

הבחנה במתח בשרירים או בחלקים אחרים של הגוף יעילה למדי כדי להצביע על הרגלים מנטליים 

חושת ב"אני" המובדל מכל או רגשיים שמקורם בפחד, תשוקה, וביטויים אחרים של היצמדות לת

 מה שהוא "לא אני". 

מציאת איזון גופני עוזרת ליצור שיווי משקל בין שלושה אספקטים של החוויה, הנקראים בסנסקריט 

פראנה, נאדי, ובינדו, ובטיבטית לונג, טסא, וטיגל. פראנה או לונג מתייחסים לאנרגיה שמניעה 

האנרגיה הזאת; ובינדו או טיגל מתייחס ל"טיפות" דברים; נאדי או טסא הם הנתיבים דרכם עוברת 

ונע על ידי האנרגיה העוברת בנתיבים האלה. ברמה הפיזית, המאו "נקודות" של תוכן מלא חיים 



 
69 

ניתן להשוות במונחים מאוד פשוטים, את הבינדו או הטיגל לתאי דם. הנאדי או הטסא יכולים 

הדם לשרירים ואברים שונים. את הפראמה  להידמות לעורקים ולוורידים  ולנימים שדרכם זורם

או הלונג אפשר להשוות לאנרגיה שמניעה את הלב ושואבת את הדם דרך רשת מורכבת של 

ברים שלנו ואז מוציאה אותו. פראנה, נאדי והאוורידים, עורקים, ונימים הפרושים בתוך השרירים 

הבינדו דרך הנאדי אינה קבועה.  ובינדו, כולם עובדים יחד. אם הפראנה לא קבועה, גם התנועה של

—מותנים. אם הבינדו מוגבלתאם הנאדי חסומה או פקוקה, הפראנה מרוסנת והתנועה של הבינדו 

 הם אינם יכולים לעבור בקלות בנתיבים. —למשל על ידי זרם של אדרנלין

ושג בנימה מתוחכמת יותר, פראנה, נאדה, ובינדו הם אספקטים שונים של התודעה: בינדו הוא המ

ים האגרסיבי )"אני", "אתה", "מה שאני אוהב", "מה שאני לא אוהב"(; נאדי הוא הקשר בין המושג

ים האלה; ופראנה הוא האנרגיה שנותנת למושגים האלה לזוז ולזרום. יש חיבור בין הממדים הפיזי

בין בינדו. אם אנחנו יכולים לארגן את הגוף בצורה שמאזנת והנאדי, נהמעודנים של הפראנה,וה

האספקטים הפיזיים, אנו פותחים את עצמנו לאפשרות של האספקטים המעודכנים שלהם. במלים 

 מספק בסיס פיזי לאילוף "הרוכב".  אחרות, אילוף ה"סוס"

 

 

 הרוכב לאלף את

 

 

 נוח כמו התנועה של הגלים על הים. 

 ג'אמגון קונגטרול לודרו ת'איי, —

 בריאה וסיום, 

 גתורגם על ידי שרה הארדינ

 

 

ן אותם עקרונות העומדים בבסיס מציאת תנוחה פיזית רגועה וערנית נכונים ליישום במציאת איזו

ממוקמת באופן טבעי בין  שלכםמדי. כאשר התודעה  מתוחיםמדי, לא  רפויים: לא שלכםבתודעה 

 רגיעה וערנות, הפוטנציאל שלה עולה מתגלה. 

היא איך להראות שלוש גישות לתגובה על אנלוגיה פשוטה מאוד שאני משתמש בה כשאני מלמד 

 הצמא שלי כאשר כוס מים מונחת מולי. 

ותה "אני חייב להגיע לכוס הזאת. אני חייב להביא א קודם כל אני נאבק להגיע לכוס, כשאני אומר

ך " אך היד שלי, והכוונה שלי עובדים כל כ. לשפתיי. אני חייב לגמוע קצת מים או שאמות מצמא

ואפילו אם אני  ולשתות.לכמה סנטימנטרים ממני אפילו למרחק א יכול להגיע שאני לעד קשה 

 . מצליח להגיע אליה, אני כל כך רועד עד שסביר שאשפוך את המים לפני שהם בכלל יגיעו לשפתיי

שהייאוש מרסן את עד מתוח מדי: להגיע בצורה כל כך אינטנסיבית למשהו   להיותלזו דוגמא 

 הביצוע. 

ייתי את ידי, אומר בעייפות, "אוי, ה בקושי מריםכשאני גים את הקיצוניות ההפוכה, דאני אהלאה, 

וא רחוק מדי, וזה דורש כל כך הרבה ה… רוצה קצת מים, אבל פשוט אין לי חשק להגיע לספל

  "מאמץ. אולי אשתה אחר כך. אולי בערב. אולי מאוחר יותר.

 שזה נראה כמו יותר מדי עבודה.  להיות רפוי מדי: לא להגיע למשהו מפנילזאת דוגמא 

דגים היא הדרך האמצעית. "יש פה ספל מים." אני אומר. "רק ארגיע את היד שאהדרך השלישית 

 שלי, אזיז אותה קדימה, ארים את הספל ואשתה."



 
70 

ם אהעניין המהותי ב"תנוחה מנטלית" הוא למצוא איזון. , בדיוק כמו במקרה של "התנוחה הפיזית"

עושה חה או ממוקדת מדי, בסופו של דבר תמצא את עצמך דואג יותר אם אתה התודעה שלך מתו

ני אאני חייב להתבונן בתודעה שלי. אני חייב לראות את כל החלון. אם לא אצליח " טוב:מדיטציה 

או שתמצא את עצמך  ,חף בגלל הסחות דעתאז או שתיסאם התודעה שלך רפויה מדי  "כישלון.

, אוי, אני צריך לעשות מדיטציה, אבל זה לוקח כל כך הרבה זמן. כן"במצב של איזשהו טישטוש. 

  "כן, יש מחשבה, יש מחשבה, יש תחושה, אבל מה זה חשוב? הרי זה פשוט הולך לחזור שוב ושוב.

הממ, יש מחשבה. יש הרגשה. יש תחושה. "הגישה האידאלית נמצאת בין שתי הקיצוניות האלה. 

  "ו זה חזר. הוי, עכשיו זה שוב נעלם. עכשיו זה חזר.היי, עכשיו זה נעלם. הנה, עכשי

אפשר להתייחס להופעות ולהיעלמויות האלה כמו אל משחק, כמו שילדים מסתכלים לפעמים על 

 .דילד אחיענה אולי "אני רואה דרקון!"  "מה אתה רואה?" יכול להיות שילד אחד ישאל: העננים: 

ואה סוס!" "אני רואה ציפור!" הצופים הציניים אחרים יוסיפו את ההתרשמויות שלהם. "אני ר

 בקהל אולי יאמרו בפשטות, "אני לא רואה שום דבר, רק ענן." 

על פי הכתבים הבודהיסטיים הקלאסיים —חשוב להקפיד, במיוחד בהתחלה, ש"המשחק" יהיה קצר

שלושה הזמן שלוקח לבלוע מלוא הפה אוכל, לשתות לגימה של תה, או לעשות שניים או  למשךרק 

 כוס תה, וצעדים רביםשמרוקנות צעדים בחדר. כמובן, אם שיש הרבה אוכל בצלחת, הרבה לגימות 

 שאפשר לעשות בחדר, כך גם אפשר לחזור על משחקים קצרים פעמים רבות ביום אחד. 

 עושים שאתם, ולא רק משהו שלכםאם ממשיכים בדרך זו, מדיטציה הופכת חלק מחיי היום יום 

בשמחה  תחכוו—שקל יותר להאריך בתרגול תמצאו". במשך הזמן בשבילכםב "טוב מפני שזה נחש

 כמעניין בפני עצמו ולא כחובה שצריך לבצע.  שבחרתםמשלושת התרגולים הבסיסיים  לכל אחד

 

 

  



 
71 

 תשומת לב. 7

 

 

 צד הזה. בצד השני, עליך להסתכל על ההר באות את ההר לר   כדי

 

 דוסון קאינפה, מצוטט ב —

 דרה: האוקיינוס של משמעות מוגדרת, מאהאמו

 תורגם על ידי אליזבט מ. כאלאהאן

 

 

 נוסקתכשמניחים את התודעה לנפשה, היא דומה לציפור חסרת מנוחה, מרפרפת מענף לענף או 

לעץ אחר. באנלוגיה הזאת הענפים, האדמה, והעץ האחר מייצגים את  מרפרפת מהעץ לאדמה ואז

המחשבות והרגשות. כולם נראים מעניינים כמו  החושים שלנו,שאנו מקבלים דרך חמשת  הבקשות

 מאוד ובעלי כוח משיכה גדול. ומאחר שיש תמיד משהו שקורה סביבנו, קשה מאוד לציפור המסכנה

חסרת המנוחה להירגע. אין פלא שאנשים רבים כל כך שאני פוגש מתלוננים על כך שהם לחוצים 

ים שלנו נמצאים בעומס יתר ומחשבותינו ורגשותינו רוב הזמן. רפרוף כזה מסביב בזמן שהחוש

 מאוד להישאר רגועים וממוקדים. עלינו דורשים הכרה מקשות 

תרגול שרוב המורים מציגים לתלמידים —התרגול הבסיסי הראשון שהוצג בפני כשהייתי ילד

אפשר לציפור הקטנה להתיישב. בסנסקריט, התרגול הזה נקרא שאמאטה; בטיבטית ל—מתחילים

ות" זה נקרא שינאי. אפשר להבין 'שאמה' ו'שי' במגוון דרכים, כולל "שלום", "מנוחה" או "הירגע

". chilling outממצב של התרגשות מנטלית, רגשית או תחושתית. אולי מקבילה מודרנית תהיה " 

הסיום 'טה' בסנסקריט, ו'נאי' בטיבטית משמעו "לשכון" או "להישאר". במלים אחרות, שאמאטה 

שינאי משמעותן הישארות במצב של מנוחה או ב"הירגעות", שמאפשרת לציפור הקטנה לשבת  או

 על ענף אחד זמן מה. 

כאשר אנו מסתכלים על משהו, שומעים משהו, או מתבוננים במחשבה או ברגש, אצל רובנו יש 

נף איזשהו שיפוט לגבי החוויה. אפשר להבין את השיפוט הזה במונחים של שלושה "ענפים": ע

ה"אוהב את זה", ענף ה"לא אוהב את זה", או ענף ה"לא יודע". כל אחד מהענפים האלה מתחלק 

 לענפים קטנים יותר: ענף ה"טוב";ענף ה"רע"; ענף ה"נעים"; ענף ה"לא נעים"; ענף ה"אוהב את

ות ענף ה"יכול להיות טוב או רע"; ענף ה"יכול להי…"; ענף ה"לא אוהב את זה מפני….", זה מפני

ים ענף ה"יכול להיות טוב ורע, נעים ולא נעים"; וענף ה"לא טוב ולא רע, לא נע…"; חמד או לאנ

 ולא לא נעים. האפשרויות המיוצגות בכל הענפים האלה מפתות את הציפור הקטנה לרפרף ביניהן,

 ולחקור כל אחת מהן. 

שוט להתבונן ב, כרוך בהשתחררות מהשיפוטיות והסיעות שלנו ופ שינאיהתרגול של שאמאטה או 

ענף שעליו אנו יושבים. אולי נראה מסך של ענפים  מאיזשהו או לשים לב ל, מה שאנחנו רואים

ה, כל ענף או עלבלהתבונן מוטב פשוט ועלים. אך במקום לרפרף  מענף לענף כדי לראות טוב יותר, 

לנו  מאפשרזו ולשים לב לצורה ולצבע שלו. לנוח שם על ענף אחד. לשים לב לחוויה שלנו בדרך 

 להבחין בשיפוטיות ובדיעות שלנו מתוך חוויה פשוטה של ראייה. 

שות מכאיבים ובעיות שונות בהן לרגלתרגול הזה יש השלכות עמוקות על הדרך בה אנו מתייחסים 

אנו נתקלים בחיי יומיום. ברוב המקרים יש התניה של החוויות שלנו על פי הענף שאנו יושבים 

הנמצא מול עינינו. אך אם נסתכל ישירות רק בחוויה נוכל לראות כל ענף ועלה עליו ומסך הענפים 

בים ביחד, אלא כאספקטים לא כולם מעור—פוטיות שלנו כפי שהןוהשיכפי שהם, וכן את הדעות 

נפרדים של החוויה. ברגע הזה של הפסקה כדי להיות פשוט מודעים, אנחנו פותחים את עצמנו לא 



 
72 

עיונות, רגשות, ותגובות לתחושות פיזיות המושרשים בנו, אלא גם רק לאפשרות של עקיפת ר

 להגיב בצורה רעננה לכל חוויה כאשר היא נחווית. 

חלק מטבע הבודהה: היכולת לראות אשר הנה היא ביטוי של הצלילות  הזאתהמודעות הפשוטה 

נו יכולים מודים או מעכירים את הראייה. אצאבל בלי שום מושגים  ,ולהכיר בכך שאנו רואים

ים. להכיר מושגים של "אני אוהב", "אני לא אוהב", וכן הלאה, כנפרדים מהענפים, העלים או הפרח

 , אנחנו יכולים להחזיק בכל הדברים השונים האלה באותו זמן בלימוגבלתמפני שהצלילות אינה 

 : כשאנחנולבלבל ביניהם. למעשה הצלילות מתפקדת תמיד, אפילו כאשר אנחנו איננו קשובים אליה

י נהיים מודעים לכך שאנו רעבים או עייפים, כשאנו מזהים פקק תנועה, או מבחינים בפלפל צ'יל

 בחבילת גבינה. בלי צלילות לא היינו יכולים לחשוב, להרגיש, או לתפוס משהו. תרגול שאמאטה

 עוזר לנו לפתח ולהעריך את הצלילות המובנית בנו. שינאיאו 

. אנשים רבים שפגשתי במשך השנים ביקשו שינאילתרגול שאמאטה  או יש דרכים רבות להתייחס 

הדרכה של צעד אחרי צעד. "מה אני צריך לעשות קודם כל?" שאלו. "מה אני צריך לעשות אחר 

 כך?" בעמודים הבאים, אנסה לתאר צעד אחרי צעד גישה לכל אחד מהתרגולים. 

 

 

 

 צעד ראשון: תשומת לב נטולת מושא

 

לא ממוקדת בשום "סצינה" ספציפית —ת ביותר לתשומת לב מכונה "נטולת מושא"הגישה הבסיסי

או מימד של החוויה, אלא פשוט התבוננות והתפעלות מהטווח הרחב של התמונה כשהיא באה 

על בטיפוס לעתים קרובות התאמנתי  והולכת. במסע לריו דה ג'נרו בברזיל שערכתי לאחרונה, 

ת במחצי. סה ביער דמוי ג'ונגל של צמחים ועצים עם פירות שוניםשהייתה מכו ,גבעה גבוהה קרובה

 המגוון המוחלט של עלי השלכת.והמ, הגובה,  המום מהחום  והלחותייתי מתעייף, לפסגה ה הדרך

, כשאני נחיסא ורק הייתי יושב על הכיש כיסא או ספסל מעץ. על המדרון אך במקומות מסוימים 

 לסובב אותי. פשוט מודע לעייפות הפיזית שלי ו

 םאתלצעוד בגבעות של ריו דה ג'נרו כדי להשיג תחושה זו של הירגעות ומודעות.  צריכים  אינכם

לרחוץ את  יםגומר כשאתם  .קערה גדולה של כלים בכיור שרחצתםלחוות אותה אחרי  יםיכול

, אך יכול להיות עייף שלכםיכול להתיישב על כיסא באנחה גדולה, "אההה". הגוף  אתםהכלים, 

ברגע הנוכחי של "אההה". יכול  ומתמזגתשלווה, פתוחה לגמרי, במנוחה שלמה,  שלכםהתודעה 

עם כל השינויים בתמונות —בטלוויזיה צופים שאתםעושים רעש בחדר השני או  להיות שהילדים

חושת ה"אההה". מחשבות, רגשות, לתוההפרעות המסחריות. אך שום דבר מאלה אינו מפריע 

להם תשומת לב קלה  יםמעניק אתםבהם.  מתבונניםרק  אתםים לבוא וללכת, אך ותחושות יכול

ב"אההה", בפשטות  נחים אתםאשר כ—ו מה שאנו מכנים במסורת הבודהיסטית "נקיה"א—ועדינה

אל הרגע הנוכחי. העבר )רחיצת הכלים או טיפוס בג'ונגל דרום אמריקאי( נגמר,  פתוחים

צא רק בונות לתשלום( עוד לא הגיע. בדיוק כאן, בדיוק עכשיו נמוהעתיד)עוד כלים, עוד ג'ונגל, חש

 ה"אההה" הנוכחי. 

מטלה גדולה וארוכה  סיימתםוזו הדרך להרגיע את התודעה בתשומת לב נטולת מושא: כאילו רק 

 לחסום שום מחשבות, רגשות או תחושות שעולים, צריכים ותירגעו. אינכם תשחררואו קשה. פשוט 

בתוך הרגע הנוכחי של "אההה". אם מחשבות, רגשות  ולרדוף אותם. תנוח כיםצרי אינכםאך גם 

 אליהם.  מודעיםלהיות  לעצמכם תנואו תחושות עולים, פשוט 

טזיות, זיכרונות, פנלשוטט ללא מטרה בין  שלכםתשומת לב נטולת מושא היא לא רק לתת לתודעה 

, מודעיםעדיין  אתםבר במיוחד, אך בשום ד ממוקדים תהיואו חלומות בהקיץ. יכול להיות שלא 



 
73 

למה שקורה כאן ועכשיו. למשל, בזמן שעצרתי לאחרונה בנמל התעופה של דנוור,  נוכחיםעדיין 

ראיתי הרבה רכבות הסעה לנמל עוברות במסלול העילי, לוקחות אנשים לטרמינלים שונים 

ההולכות ובאות, מרוצה כבות ברולחלקים שונים של כל טרמינל. ישבתי על הכיסא שלי והתבוננתי 

מכך שאני בוחן אותן רק כהופעות העולות לפני התודעה שלי. לא היה לי צורך לקום ולעקוב אחרי 

כל רכבת כשאני תוהה, "לאן היא נוסעת? מאין היא מגיעה? כמה זמן לוקח מהמקום בו היא מתחילה 

 למקום אליו היא מגיעה?" רק התבוננתי ברכבות העוברות. 

רגלים ברמה של תשומת לב נטולת מושא, למעשה אנו נותנים לתודעה להישאר כאשר אנו מת

במצב הצלילות הטבעית שלה, בלתי משתנה כתוצאה ממעבר המחשבות, הרגשות והתחושות 

ב להפיזיות. צלילות טבעית זו נוכחת תמיד עבורנו כמו שהחלל תמיד נוכח. במידה מסוימת תשומת 

 בזמן שאנו מבינים ,ו להיות מודעים לענפים ולעלים מולינונטולת מושא היא כמו לאפשר לעצמנ

שהחלל הוא זה שמאפשר לנו בכלל לראות את הענפים והעלים. מחשבות, רגשות, ותחושות 

מתנועעים ורוטטים במודעות באותה דרך שענפים ועלים מתנועעים ורוטטים בחלל. יותר מכך, 

די יוכו, מודעות אינה מוגדרת או מוגבלת  על כשם שחלל אינו מוגדר על ידי אובייקטים שנעים בת

 . מודעות היא בפשטות היא. תתופס שהיאמחשבות, רגשות, ותחושות 

תשומת לב נטולת מושאים משמעותה התמקמות ב"היות" הזה, רק להתבונן במחשבות, ברגשות, 

ישים מול או בתוך הרקע של ה"חלל". חלק מהאנשים מרגאל בהופעות, וכן הלאה, כשהם עולים 

שהתרגול קל כמו לשבת על כיסא אחרי רחיצת כלים; אחרים חושבים שזה קשה. גם אני ביניהם. 

 בכל פעם שאבי או מורים אחרים ניסו להסביר תשומת לב נטולת מושאים, זה הפליא אותי והכעיס

כפי  אותי קצת. לא יכולתי להבין איך אפשר רק להתבונן במה שמתרחש כאילו זה סרט, או

בודהיסטים רבים אומרים, "השתקפות של הירח בשלולית". ברגעי החרדה החזקה  שטקסטים

 ביותר, מחשבותיי, רגשותיי, ותחושותיי הפיזיות לא נראו כמו השתקפות. הם נראו לי אמיתיים

ומוצקים עד זוועה. למרבה המזל, יש צעדים אחרים שאפשר לבצע כדי להדריך אותנו בתהליך של 

 פשוט להיות מודע. 

 

 

 צעד שני: לשים לב לצורה. 

 

כתוצאה מכך שאנו יצורים מורכבים, חלק גדול מהחוויה שלנו עובר דרך מסננת של חוש זה או 

אחר מחמשת החושים: ראייה, שמיעה, ריח, טעם ומישוש. אך מאחר שהכושר של חמשת 

אפשר רק להשיג מ—ו חושי ההכרה, כפי שרוב בטקסטים הבודהיסטים מכנים אותםא—החושים

 תפיסות חושיות, המדע הבודהיסטי  מתאר חוש שישי, הידוע כהכרה מנטלית. אין לבלבל את החוש

, יכולת לראות את העתיד, או כל יכולת מסתורית אחרת. ESPם ע—או הכרה חושית—השישי הזה

 זה קרוב יותר למה שמדעני מוח מתארים כיכולת לארגן את המידע שמתקבל על ידי החושים ויוצר

 דימוי מנטלי. מושג או 

יפור חסרת המנוחה שעפה מענף לענף, מסתירה את הנוף, אפשר לומר, הצהכרה חושית  היא כמו 

מכל ענף. היא מנסה להבין את המידע שהיא מקבלת ומדורבנת להגיב. אך אפשר ללמד את הציפור 

 להתיישב לזמן מה על ידי מיקוד תשומת הלב שלה בחוש זה או אחר. 

 איך? 

ם להתקבע על מידע חושי. יחד עם זאת, המידע שאנו מקבלי נוטהרגילה, התודעה כבר בזמן חוויה 

דרך החושים הינו ברוב המקרים מקור הפרעה. מאחר ואנחנו יצורים מורכבים, בהכרח נחווה 

להתנתק לגמרי מחושינו או לחסום את המידע שקיבלנו דרכם. ננסה תחושה של חוסר משמעות אם 

 כאמצעי להרגעת התודעה. בה א להתיידד עם המידע הזה ולהשתמש הגישה המעשית יותר הי



 
74 

 כפי שלימדו אותי, קל מאוד ליצור ידידות כזאת מאוד על ידי התמקדות בממדים וויזואליים של

למשל ורד. מה שאנו חושבים או מרגישים עליו אינו חשוב: "ורד טוב", "ורד רע", "ורד —חפץ

יה שהוא, נוכל להתחיל להפריד את הדעות שלנו מהחוויה הנקאני לא יודע". אם רק נסתכל בו כפי 

של הראייה. הדעות שלנו אינן טובות או רעות או מבולבלות כשלעצמן. אך כשאנו מפילים אותם 

 "האם זה ורד טוב התודעות שלנו הופכות מוטרדות. אנחנו מתחילים לתהות, אובייקט,ביחד עם ה

איתי ורד?" הציפור חסרת המנוחה עפה מענף לענף או ורד רע? מתי הייתה הפעם האחרונה שר

 ומנסה "להבין" את הורד. ובכל זאת אין צורך להבין את הורד, אלא פשוט לראותו. 

המושג הטכני לשימוש בתחושת הראייה כאמצעי להרגעת התודעה הוא "מדיטציה של צורה". 

ותה מבלי להכיר בכך למעשה מדיטציה של צורה היא די פשוטה. העובדה היא שאנו מתרגלים א

במשך היום, בכל פעם שאנחנו מסתכלים על משהו כמו מסך טלוויזיה, ערימה גדולה של כלים 

מלוכלכים, או מישהו שעומד לפנינו בתור בסופרמרקט. מדיטציה של צורה רק מעלה את התהליך 

בחפץ חסר המודעות הזה לרמה של מודעות אקטיבית. רק על ידי התבוננות בתשומת לב נקייה 

 מסוים, הציפור חסרת המנוחה מתיישבת על הענף שלו. 

בתור  לפניכםרד, מסך טלוויזיה, או מי שעומד ו—להתבונן בחרתםלא משנה באיזה חפץ 

 שאתם אספקטבאיזה  התמקדולב שיש לו שני מימדים: צורה וצבע.  בוודאי תשימו—בסופרמרקט

ר לצורות ואחרים לצבעים. הרעיון הוא הבחירה אינה משנה: חלק מהאנשים נמשכים יות בוחרים.

לנקודה של הכרה בצורה  קישור מודעות רק .פשוט להשאיר את תשומת לבך או בצורה או בצבע

 ,חאם תעשו כך ייווצר מת. או בצבע. אין צורך לנסות להתמקד בריכוז כזה עד שתראה כל פרט קטן

הלב שלכם רפויה, רק תשומת על תשומת  שמרו. בעוד שהמטרה של מדיטציות צורה היא להירגע

הוויזואלי משמש רק האובייקט לב מספיקה להחזיק מודעות כלפי אותו דבר שאתם מתבוננים בו. 

להתיישב, רמז לציפור הקטנה להפסיק לרפרף מענף  שלכםכנקודת התייחסות שמאפשרת לתודעה 

 ופשוט לנוח. —לפחות זמנית—לענף

 איך לתרגל לשיטה הזאת? 

תנוחה פיזית כלשהי שהיא הכי נוחה ונעימה.  לעצמכם תמצאו, שלכםלנסיבות קודם כל, בהתאם 

בכל תתבוננו  להישאר לרגע במצב של תשומת לב נטולת מושא. רק שלכםלתודעה  תנושנית, 

ער של בע השיצ—משהו להסתכל עליו ו. ואז תבחרבכםהמחשבות, התחושות וכן הלאה, שעולות 

את תשומת הלב  תשאירוורק —שלכםד, או מסך המחשב מישהו, התספורת שלו או שלה, או ור

למצמץ  אתם צריכיםלבהות ואם  צריכים אינכם. לצבעלב לצורה שלו או  שמים כשאתםעליו, 

 מסתכלים שאתםומה  עצבניות שעיניכם יהיוקרוב לוודאי תמצמצו . )למעשה אם לא תמצמצופשוט 

פשוט  שלכםלתודעה  תנו, או במשהו בו ייראה מעצבן.( אחרי כמה רגעים של הסתכלות במישהו

 תנולכמה רגעים; ואז  שלכם לאובייקטאת המיקוד  החזירולנוח שוב בתשומת לב נטולת מושא. 

 להירגע שוב.  שלכםלתודעה 

בכל פעם שאני מתרגל שימוש בחפץ וויזואלי כתומך להרגעת התודעה, אני נזכר באחד השיעורים 

אובייקט ועלת רבה מהחלפה בין תשומת לב מבוססת הראשונים שלמדתי מאבי. אפשר להפיק ת

אתה  אובייקט,ותשומת לב נטולת מושא שתיארנו קודם. כאשר אתה משאיר את התודעה שלך על 

רואה אותו כמשהו מובחן ונבדל מעצמך. אך אך כשאנו משחררים ופשוט משאירים את התודעה 

ו שאנו רואים, וכל דרך שהיא בה אנשלנו בתשומת לב נקיה, בהדרגה אנו מתחילים להבין כל דבר 

. הגבלות המותנות על ידי איברים חושייםורואים אותו, היא דימוי שעשוי ממחשבות, זיכרונות, 

 , אין שום הבדל בין מה שנראה ובין התודעה שרואה אותו. אחרותבמלים 

 

 



 
75 

 צעד שלישי: תשומת לב לקול

ביכולת השמיעה  יםעוסק אתםשיו תשומת לב לקול דומה מאוד לתשומת לב לצורה, אלא שעכ

על ידי מציאת איזושהי תנוחה שהיא נוחה  שלכםבאילוף ה"סוס"  התחילובמקום יכולת הראייה. 

מת כמה רגעים ל"אלף את הרוכב" על ידי תשו קחו, תנוחת שתי הנקודות או שבע הנקודות. ואז לכם

יצמד לשום דבר ספציפי. לכל מה שקורה בלי לה שלכםלב נטולת מושא, פשוט פתיחת המודעות 

 שלכם, כמו דפיקות הלב שלכםלשים לב לצלילים הקרובים למודעות  לעצמכם בהדרגה תנוואז, 

. אפשרות אחרת היא להתמקד בצלילים שנשמעים באופן טבעי בסביבה הקרובה שלכםנשימה האו 

 , שאגת מטוסעש של טלוויזיה או סטריאו שמגיעים מדירת השכניםרמאוד, כמו גשם הדופק בחלון, 

 וחה בחוץ. מנ ריקות של ציפורים חסרותוהשהעובר מעל, או אפילו הציוצים 

 אין צורך לנסות לזהות את הצלילים, וגם לא צריך לכוון לצליל מסוים. למעשה קל יותר לתת

. הנקודה היא לטפח מודעות פשוטה ונקיה של צליל שומעים שאתםלכל מה  יםלהיות מודעלעצמכם 

וויזואליים גם הצלילים משמשים רק כמוקד אובייקטים . כמו עם לאוזנכםיע ברגע שהוא מג

 .שמאפשר לתודעה לנוח

כמו במדיטציה של צורה קרוב לוודאי שתמצא שתוכל להתמקד בצלילים שמסביבך  רק כמה שניות 

 ת למקום אחר. זה לא משהו לא מקובל ובעצם זה נפלא!ונודד בכל פעם לפני שהתודעה שלך עוזבת

להתנועע קצת על כרית המדיטציה( שהפכת רפוי מדי או כמו  (ידה הזאת משמשת בעצם כרמזהנד

רגוע מדי. הסוס יכול לברוח עם הרוכב; או שהרוכב יכול לברוח עם הסוס. כאשר אתם מגלים 

שהתודעה נודדת, רק תביאו את עצמכם בחזרה לתשומת לב פתוחה ואז תפנו את המוקד שוב בחזרה 

ב נתינת אפשרות לתודעה רק לנוח במצובין מת לב לצלילים תשובין  לעבורעצמכם לצלילים. תנו ל

 רגוע של מדיטציה פתוחה. 

ת מהקנייאחד מהיתרונות של מדיטציה של צלילים הוא ביכולת שלה לעזור לנו להתנתק בהדרגה 

 משמעות לצלילים שונים שאנו שומעים. בעזרת תרגול אפשר ללמוד להקשיב למה שאנו שומעים

 בלי להגיב אוטומטית בצורה רגשית לתוכן. ככל שאנו מתרגלים לתשומת לב נקייה לצליל כצליל,

 גאיםנוכל להיות מסוגלים להקשיב לביקורת בלי להתרגז ולהתגונן וגם להקשיב לשבח בלי להפוך 

 יתר על המידה.  או נרגשים

בבעיה שהייתה לו עם  שארב לינג בא אליי כדי לדוןבמנזר בחור צעיר שהשתתף באירוע גדול 

ת צלילים. "אני מאוד רגיש", הוא הסביר. "אני צריך שקט ושלווה כדי לתרגל. ניסיתי להשאיר א

 החלונות סגורים ולהשתמש באטמי אוזניים אך הרעשים נכנסים בכל זאת, וזה מפריע לי להתרכז.

 והם נוטים ,למנזר זה קשה במיוחד בלילה כשכל הכלבים נובחים.")יש הרבה כלבים פראיים מסביב

 לנבוח הרבה ולהילחם ביניהם ולהגן על עצמם מפני טורפים(

ילים. "אני לא יכול לישון," המשיך הבחור," מפני שכפי שכבר ציינתי אני רגיש בצורה קיצונית לצל

 באמת רציתי להצטרף לקבוצת התרגול היום, אבל לא יכולתי לישון. מה אני יכול לעשות?" 

 למדיטציית צלילים, והשתמשתי בצלילים כאמצעי להתמקדות ולהרגעת התודעה. הנחיות   לונתתי 

למרות זאת למחרת חזר לחדרי ואמר לי, "ההנחיות שלך עזרו קצת, אבל לא הרבה. הכלבים ההם 

 לא נתנו לי להירדם כל הלילה. כפי שכבר הסברתי, אני ממש רגיש לצלילים."

 איני יכול להרוג את הכלבים ואיני יכול לרפא את "טוב", אמרתי לו,"אין לי הרבה מה לעשות.

 הרגישות שלך לצלילים." 

 הדומה לטקסים המבוצעים בדתות אחרות.פולחן באותו רגע הגונג צלצל לפוג'ה, טקס קבוצתי של 

ים ים ודקלום קבוצתי, וכל אלה יכולמצילתיפוג'ה טיבטית מלווה לעתים קרובות בתופים, קרנות, 

קאפוניה שהייתה מפחידה אותי עד חרדה או התקפה של פאניקה. אך קזוהי  להיות די קולניים.

כאשר התבוננתי על כל החדר, ראיתי את הבחור שהיה "כל כך רגיש" לצלילים יושב ליד קיר 

המקדש כשרגליו מסוכלות וגופו קורס קדימה. באמצע החלק הרעשני והקולני ביותר של הפוג'ה, 

 הוא ישן שינה עמוקה. 



 
76 

בתוך  שהוא נרדםקס, נפגשנו ליד הדלת שהובילה החוצה. שאלתי אותו איך יכול להיות בסוף הט

 כל הרעש והמהומה הקולנית. 

הוא חשב על כך לרגע ואז ענה: "אני משער שזה מפני שלא התנגדתי לצלילים. הם רק חלק 

 מהפוג'ה."

 "אולי היית רק עייף אחרי כל כך הרבה לילות בלי שינה," הצעתי. 

ענה, "אני חושב שהבנתי שהרגישות שלי לצלילים הייתה מעין סיפור שסיפרתי לעצמי, "לא," 

 רעיון שנתקע בראשי, אולי כשהייתי ילד."

 "אז מה אתה הולך לעשות הלילה? "שאלתי. 

 הוא חייך." אולי אקשיב לכלבים ואשמע אותם כמין פוג'ה."

 חושב," אמר, יכול להיות שאיבדתי למחרת הוא בא לחדר והודיע בגאווה שישן כמו תינוק. "אני

 את ההיצמדות לרעיון שאני רגיש לצלילים במידה יתרה." 

ו כדי כך שאנחנלנו עד אני אוהב את הסיפור הזה מפני שהוא מדגים עיקרון חשוב. תחושה מפריעה 

 מתנגדים לה. הבחור הצעיר הזה גילה, לאחר קצת תרגול, שהקולות שאנו שומעים הם כמו מוזיקה

 פוג'ה אוניברסלית: חגיגה של היכולת שלנו לשמוע. של 

 

 

 צעד רביעי: תשומת לב לחוויה הפיזית

 

 בתוך גוף פיזי. ברמה כלשהי, אנו חיים שאתםאת הספר, אפשר לומר  יםקורא אתםש סיכוי שאם י

 פשיותנוטים להתייחס להתגלמות גופנית כאל איזושהי הגבלה. איזה כיף היה לו יכולנו רק לצוף בחו

ת בלי אילוצים של צרכים פיזיים, בלי דרישות של בורות, תשוקה או דחייה? אך המצב של התגלמו

גופנית שלנו הוא ברכה מוסווית, קרקע פוריה שבעזרתה אנו יכולים לגלות את האפשרויות של 

 מודעות. 

 דרך אחת להגיע לאפשרויות האלה היא לשים לב לתחושות פיזיות, תהליך שאפשר להגיע אליו

 שלכםלעשות הוא למקד את תשומת הלב  צריכים שאתם. כל מה שלכםדרך התבוננות בנשימה 

למקם את תשומת הלב על המעבר  יכולים אתםבעדינות על הפעולה הפשוטה של נשימה ושאיפה. 

 ויוצא מהן.  את הריאותשל האוויר דרך הנחיריים שלך או על התחושה של אוויר הממלא 

לחוצים או מופרעים.  שלכםשהרגשות  מרגישים כשאתםמושית במיוחד התמקדות בנשימה היא שי

 לכםהפעולה הפשוטה של הפניית  תשומת לב לנשימה יוצרת מצב של רוגע ומודעות שמאפשר 

 הן בצורה יותר רגועה ובאופן אובייקטיבי.למולן ולהגיב  מתמודדים שאתםלהתרחק מכל הבעיות 

את תשומת  הביאוות סוערות או רגשות חזקים, רק במצבים, מאורעות, מחשב מוצפים אתםאם 

מדיטציה. קרוב לוודאי  עושים שאתםלתחושה הפשוטה של נשימה. אף אחד לא ישים לב לבכם 

 ם!נושמיבכלל  שאתםאפילו לא ישימו לב לעובדה  שאנשים

קד להרגעת התודעה, של הנשימה כמו יש גם דרך פורמלית יותר להשתמש בתחושה הפיזית

ימונים שלי, במיוחד כאשר פניקה או חרדה איימו ממש בתחילת האותה שימושית מאוד שמצאתי א

הנשימות  את ספרו להשתלט עליי. אם בתנוחת שבע הנקודות או בתנוחת שתי הנקודות, פשוט

את הנשימה והנשיפה הראשונה כ"אחת", הנשימה והנשיפה הבאה כ"שתיים",  ספרו. ונהנשיפות

 שוב את כל התהליך מ"אחת".  תתחילורים ואחת. ואז לעש שתגיעווכן הלאה, עד 

שימוש בנשימה כמוקד יכול להיות מורחב לממדים אחרים של החוויה הפיזית. אנשים רבים 

 שפגשתי בשנים האחרונות חיים בכאב פיזי תמידי, אולי כתוצאה מתאונה או מחלה כרונית. מובן

מלבד הכאב. אך הכאב עצמו יכול להפוך שהכאב שהם חווים מקשה עליהם להתרכז בכל דבר שהוא 

 לנקודת מיקוד שמובילה למודעות רחבה יותר של כאב כביטוי של התודעה. 



 
77 

ראיתי את הפוטנציאל הזה כשהתבוננתי באבי הגוסס. הכאב הרס את גופו עד לנקודה בה לא היה 

כאב כאל מסוגל לרוקן את השלפוחית או המעיים שלו בלי עזרה. אך הוא התייחס לכל רגע של 

התגלות, מוקד של מודעות שבעזרתו התודעה שלו הפכה רגועה ויציבה יותר. אפילו ברגעים 

האחרונים שלו, הוא התבונן בתהליך של חוסר התחושה בזרועותיו ואבריו, הצטברות הנוזלים 

בריאותיו, ובהפסקה של דפיקות הלב במין השתאות ילדותית כאילו אמר: "החוויות האלה אינן 

 ואינן רעות. הן רק מה שקורה ברגע הנוכחי." אפילו מול עוצמת המוות, עם כל החוויותטובות 

 הפיזיות שעבר, עדיין התייחס אליהן כהזדמנות להשקיט את התודעה שלו. 

ות הוא היה בר מזל בכל הנוגע לכך מכיוון שצבר ניסיון רב בתרגול של עבודה עם התחושות הפיזי

וננות בגסיסתו החזירה לי כמה מהשיעורים שלימד אותי על כמוקד להשקטת התודעה. אך התב

במלים אחרות, הישענות על תחושה פיזית —עבודה עם תחושה פיזית כבסיס להשקטת התודעה

 והתייחסות אליה לא כאיום או אויב, אלא רק כהזדמנות להפוך מודע למודעות. 

ה בישיבה והישארות בשינאי כמו בתרגולי תשומת לב אחרים, עדיף להתחיל במציאת תנוחה יציב

חושה הפיזית באזור התברכות לעבר  לבכםאת תשומת  הפנונטולת מושא כמה רגעים. אחר כך 

. תחושה בכל אחד שלכם, או המצח שלכם, הידיים שלכם , הברכייםשלכם מסויים: הצוואר

, לצאת מהאזורים האלה יכולה כבר להיות ברורה, אך הנטייה הנורמלית שלנו היא להימנע ממנה

לבכם את תשומת  הביאו, נגדה, או להתייחס אליה כאל תנאי מגדיר של החוויה שלנו. במקום זה

 . גופכםלאט לאזור הזה של 

 פשוט תנואולי תרגישו איזשהו דיגדוג או חמימות או אולי איזשהו לחץ. לא משנה מה תרגישו, 

לב בעדינות  שמים כשאתםה, לב אלי תשימולהרגשה לרגע או שניים. רק  מודעיםלהיות  לעצמכם

. לתחושה בלי לאפיין אותה כטובה או רעה, נעימה או בלתי נעימה. היא רק מה שהיא, כפי שהינה

 להתחיל להבין שהדעות והשיפוטיות תוכלולאט לאט, בעזרת בחינת התחושה הפיזית בצורה כזאת, 

פשוטה של התחושה  על התחושה הנם גורמים מסייעים, פרשנויות המוספות מעל מודעות שלכם

להישאר  ותנו לתודעה שלכם מהתחושה הפיזית שלכםאת תשומת הלב  שחררועצמה. אחרי רגע, 

 . שלכםאת תשומת הלב לתחושות הפיזיות  החזירוכפי שהיא. ואז 

להרחיב את  תוכלוזמן קצר בהארת המודעות על התחושות בחלק אחד של הגוף,  שביליתםלאחר 

. בתהליך זה אני מתייחס לפעמים לתחושות גופכםמת הלב דרך כל התהליך על ידי העברת תשו

או  MRIפיזיות כאל "תרגול סריקה", מפני שהוא מזכיר לו את השכיבה מתחת לאחת ממכונות ה

fMRI ,שיכולות לסרוק את כל גופך. בכל זאת במקרה הזה, הסורק אינו איזושהי מכונה חיצונית 

 מך. אלא התודעה של עצמך, המודעות שלך עצ

להימנע  מנסהכשרק התחלתי לתרגל תשומת לב ברמה של תשומת לב פיזית, גיליתי שכאשר אני 

אקטיבי במה שקורה בדיוק אז, הייתי משתתף מתחושה מסוימת, הכוח שלה להשפיע עליי גדל. 

ברגע ההוא. נאבקתי עם המודעות שלי עצמי. תשומת הלב שלי התחלקה בין התנגדות לתחושה 

אותי. בעזרת ההדרכה של המורים שלי התחלתי להבחין באימפולסים ההצפה שלה  מכאיבה ובין

התחלתי לראות את —ובוודאי שלא בקלות—המנוגדים האלה העולים בעת ובעונה אחת. לאט לאט

כל התודעה שלי עסוקה באיזשהו קרב בין הימנעות וקבלה. התהליך של  הבחנה בקרב הזה הפך 

 צדדים בו. רק התבוננות בו בהדרגה הפכה מרתקת בפני עצמה. מעניין יותר מאשר להיות אחד ה

או כאב ראש, כאב —תחושות פיזיות כמו להרגיש קור, חום, רעב, שובע, כבדות או סחרחורת

נוטות להיות נוכחות ישירות במודעות. —שיניים, אף סתום, גרון כואב, כאב בברכיים בגב התחתון

כל כך ברורה, הם מהווים אמצעי יעיל מאוד למיקוד  מכיוון שכאב וחוסר נוחות נחווים בצורה

 ודעת לכאב: אין כאב, אין מודעות לתודעה שחווה את הכאב. המודעה הת

זה אינו אומר שתשומת לב לכאב תסלק את הכאב. אם נעשה זאת נחזק את כוחם של התקווה 

להבחין בתודעה והפחד: התקווה שהכאב ייעלם והפחד שהוא לא ייעלם. השיטה הטובה ביותר היא 

אינה תמיד קלה. למעשה תרגול של תשומת לב לתחושה פיזית הוא מסובך. ש שיטהכאב,  שחוויתם

לפעמים הכאב שאנו מרגישים יכול להתחלף בין חלקים שונים של הגוף. לפעמים הוא נעלם לגמרי, 



 
78 

א ממש ואז אין תמיכה למדיטציה. לפעמים התחושה של הכאב הופכת כל כך אינטנסיבית עד שהי

לאיזשהו מוקד אחר  עברולהתרכז בכאב.  וקהפסימציפה אותכם. במיוחד בשני המקרים האחרונים 

 אתםלהליכה אם  צאו—משהו אחר לגמרי ועשולהסתכל  וקהפסיכמו ראייה או שמיעה. או פשוט 

 בטלוויזיה.  צפוספר או  קראו, יכולים

עם רופא. התסמינים האלה יכולים  להתייעץ חושוכאב כרוני או חמור,  חווים אתםכמובן, אם 

להצביע על בעיה פיזית חמורה שדורשת טיפול רפואי. תשומת לב לכאב אינה אומרת שהסיבות 

מה שהוא ממליץ. אף  עשוגילה בעיה רפואית חמורה, ללא ספק  שלכםלכאב ייעלמו. אם הרופא 

כאב או חוסר נוחות  על פי שתשומת לב לתחושות פיזיות מכאיבות יכולה לעזור בהתמודדות מול

 של בעיה רפואית חמורה, היא אינה תחליף לטיפול. 

 איזשהו כאב. במקרה כזה שתרגישואפילו כשלוקחים תרופות הנרשמות על ידי רופא יכול להיות 

 שאתםלנסות לעבוד עם התחושה הפיזית של הכאב כתמיכה למדיטציה. אם הכאב  יכולים אתם

מלהתמקד בתוצאות. אם המוטיבציה העיקרית  הימנעומור, הוא סימפטום למצב רפואי ח חווים

את ההרגלים הרגשיים והמנטליים הקשורים  מחזקים אתםהיא להיפטר מהכאב, למעשה  שלכם

לתקווה ולפחד. הדרך הטובה ביותר לוותר על המקובעות בהרגלים האלה היא לעשות את המאמץ 

 חש בעצמן. להתייחס לכאב באופן אובייקטיבי, ולתת לתוצאות להתר

 

 

 צעד חמישי: תשומת לב למחשבות

 

עבודה עם הפעילות של תפיסות חושניות היא מעין הכנה לעבודה עם הציפור חסרת המנוחה 

ריבוי רעיונות, שיפוטיות, ומושגים שמגרים את הציפור לקפוץ מענף לענף. מחשבות הן —עצמה

בהתחלה הן מהירות ומבולבלות,  קצת יותר חמקמקות מאשר פרחים, צלילים, או תחושות פיזיות.

כמו מים הזורמים מצוק סלע. אינך יכול לראות אותן באמת. אך בעזרת תשומת לב אליהן באותה 

דרך בה אתם שמים לב לצלילים או לחפצים וויזואליים, תוכלו להגיע למודעות למעבר שלהן 

כל אותן מחשבות בתודעה. בעשותכם כך תוכלו להפוך להיות מודעים לתודעה שדרכה הופיעו 

ונעלמו. "חשיבה", כמו שנהג לומר אבי, "היא הפעילות הטבעית של התודעה, ביטוי ליכולת של 

 התודעה לייצר דבר כלשהו."

תשומת לב למחשבות אינה מכוונת להפסקת מחשבות, אלא רק להתבונן בהן. כשם שאתם משתהים 

במחשבותיכם אין משמעה ניתוח כדי להתבונן בורד או להקשיב לצליל, השתהות כדי להתבונן 

המחשבות עצמן. יותר מכך, הדגש מונח על הפעולה של התבוננות. אתם יכולים להשתמש 

חשבות עוברות בתודעה בטווח של רגע, מבמחשבותיכם במקום להיות מנוצלים על ידן. אם מאה  

לא. אתם יש לכם מאה תמיכות למדיטציה. אם הציפור חסרת המנוחה קופצת מענף לענף, זה נפ

 ה. היא תמיכה למדיטציתעופה של התפרצות כל  זינוק,יכולים להתבונן בציפור המרחפת מסביב. כל 

אין צורך להפוך להיות צמוד למודעות למחשבה או להתמקד עליה בצורה כל כך חזקה עד שתנסו 

סלע  לגרום לה להיעלם. מחשבות באות והולכות, כמו בפתגם הבודהיסטי "פתיתי שלג הנופלים על

בו בא והולך, בקלות ובלי היצמדות, באותה דרך  התבוננוחם". לא משנה מה עובר בתודעה, רק 

 ת לב עדינה לצורות, צלילים או תחושות פיזיות. תשומבעדינות  תתרגלובה 

אליהן כך  רובנו רואים את המחשבות כמשהו מאוד מוצק ומאוד אמיתי. אנחנו הופכים צמודים כל

ות ל מקרה, אנחנו נותנים להן כוח עלינו. ככל שאנו מאמינים יותר שהן מוצקאו פוחדים מהן. בכ

שלהן ואמיתות, כך אנו נותנים להן יותר כוח. אך כשאנחנו מתחילים להבחין במחשבות הכוח 

 מתחיל להתפוגג. 



 
79 

לשים לב שהן מופיעות ונעלמות די מהר, ומשאירות  תתחילו במחשבות שלכם כשתתבוננולפעמים 

טנים ביניהן. בהתחלה הרווח בין מחשבה אחת לשנייה יכול להיות לא ארוך מאוד. אך רווחים ק

בתשומת  ,בהמשך לתרגול הרווחים מתארכים והתודעה מתחילה להימצא במצב שקט ופתוח יותר

לב נטולת מושא. לפעמים התרגול הפשוט של התבוננות  במחשבות הופך למשהו הדומה לצפייה 

המסך מתרחשים הרבה דברים, אך אתם לא נמצאים ממש בטלוויזיה או בטלוויזיה או בסרט. על 

בסרט. יש חלל קטן ביניכם ובין מה שאתם צופים בו. ככל שתתרגלו התבוננות במחשבות תוכלו 

בעצם לחוות את החלל בין עצמכם ומחשבותיכם. אתם לא יוצרים את החלל הזה; הוא היה תמיד 

  שם. אתם רק מרשים לעצמכם להבחין בו.

ים . לפעמשתתרגלו, ואין ספק שהחוויות ישתנו ככל לפניכםאין בעיה עם כל אחת מהחוויות שעולות 

לב לפערים ביניהן.  ותשימואותן באות והולכות  תראודי מקרוב,  שלכםאת המחשבות  תבדקו

ל כך קל יותר ממה שרוב כ—או שיטה—בהן כאילו ממרחק קטן. תרגול תתבוננולפעמים פשוט 

במודעות למה שקורה זהו  מחזיקים שאתם, כל זמן חווים אתםשבים. לא משנה מה האנשים חו

 תרגול. זהו המעבר של הבנה לתוך החוויה. 

משהו אחר מתרחשת רק כאשר ממדיטציה להתבוננות במחשבות מתחלפת מ בהשהנקודה היחידה 

לניסיון  מעט מודעות תביאו. אך אפילו אם שלכםלשלוט או לשנות את המחשבות  מנסים אתם

ולכן אף אחד לא יכול  שלכםעם התודעה  זה תרגול. אתם עובדיםגם  לשלוט במחשבות, שלכם

ם . תרגול הוא אישי. חוויה של אדשלכםלפי החוויה  אותכם, אף אחד לא יכול לדרג אותכםלשפוט 

 אחד אינה דומה לזו של אדם אחר. 

ה מיום ליום ומרגע לרגע. לפעמים משתנ שלכםבסופו של דבר שהחוויה העצמית  תגלו תמשיכואם 

ברורות מאוד וקל להתבונן בהן. לפעמים הן מהירות כמו מים היורדים  שלכםשהמחשבות  תמצאו

 יכולים אתםתהיה עמומה או מעורפלת. זה בסדר.  שלכםמעל צוק סלע. בזמנים אחרים התודעה 

בכל רגע נתון היא  ויםחו שאתםמת לב נקיה לכל דבר תשופשוט להתבונן בעמימות או בעצבנות. 

 תרגול או שיטה. אפילו מחשבות כמו "אני לא יכול לעשות מדיטציה", "התודעה שלי חסרת מנוחה

ה יותר מדי", "אני כל כך עייף, האם אני חייב לעשות מדיטציה?" יכולות להוות תמיכה למדיטצי

 בהן.  מבחינים שאתםכל זמן 

ד פשוט להתבונן במחשבות הקשורות לחוויות קשה במיוח בתרגול מדיטציה, יםמתחיל אתםאם 

לא נעימות או חוויות בעלות תוכן רגשי. זה נכון במיוחד עם המחשבות המתייחסות לאמונות 

—זמן ארוך: שתמיד נהיה בודדים, שאף פעם לא נהיה מושכים, או שדמות סמכותית בכםהקבועות 

זהי דרך. במיוחד כאשר וא "אויב", המדכא אותכם באישה—הורה, שותף או מנהל בעבודה

הוויכוח, —המחשבות האלה ושאמתמקדות על מההמחשבות הינן בלתי נעימות, הכי טוב להימנע 

. מסוימותהתוכן של זיכרונות בלתי נעימים, או שרשרת האירועים שהובילו להיווצרות מחשבות 

 במחשבות עצמן, ולא בסיבות ובתנאים שמתוכם הן עולות.  הסתכלורק 

הבודהה השווה את חוסר ההצלחה של הסתכלות בגורמים  ,מאוד שנלקח מהסוטרות בסיפור עתיק

לחייל שנפגע מחץ מורעל בשדה הקרב. הרופא מגיע כדי  ,ובתנאים שמעלים מחשבות מסוימות

להוציא את החץ אך החייל אומר, "חכה, לפני שאתה מוציא את החץ, אני צריך לדעת את שם 

מאיזה עץ עשוי  גם צריך לדעתמות הוריו והסבים שלו. אני האדם שירה בי, הכפר ממנו בא, ש

…" החץ, החומר בו חידדו את הקצה שלו, וסוג הציפור שהנוצות המחוברות לחץ לקוחות ממנה

הלאה. עד שהרופא חוקר את כל השאלות האלה וחוזר עם תשובות, החייל ימות. זוהי דוגמא  וכן

בפשטות  ואלי מהסוג שעוצר אותנו מלהתמודדלסבל שאנחנו יוצרים לעצמנו, ציפוי אינטלקט

 וישירות מול מצבים כואבים. 

הלקח של הסיפור הזה הוא לוותר על החיפוש אחר סיבות וסיפורים ופשוט להסתכל ישירות 

שאלות. ברגע שהחץ נשלף, השאלות  תשאלואת חץ הרעל של הכאב מיד ואחר כך  תוציאובחוויה. 

 אינן רלוונטיות. 



 
80 

ותר להתמודד עם מחשבות היא לעשות צעד לאחור ולהשאיר את התודעה בשינאיי הדרך הטובה בי

לכל אחת מהמחשבות והרעיונות הסובבים אותה.  לבכםנטול מושא לרגע ואז להפנות את תשומת 

ז ישירות בשני הדברים כמה רגעים, בדיוק כמו שמתבוננים במבנה או בצבע של צורה. וא התבוננו

בין תשומת לב למחשבות ובין  עוברים כשאתםשל תשומת לב נקיה, במודעות הפשוטה  הישארו

 מהיאחזות הדוקה מדי להתבוננות זו תימנעוהתחום הרחב יותר של תשומת לב נטולת מושא. בדרך 

 את ההתבוננות במחשבות בפתיחות ורעננות גדולים יותר.  תחדשובמחשבות, ובאותו זמן 

בתשומת לב נטולת מושא כמה  הישארות. אחר כך בתנוחה רגועה ועירני גופכםבהצבת  התחילו

—ק כמה רגעיםר—לתרגל זמן ארוך תנסו. אל שלכםלהתבונן במחשבות  התחילורגעים. ואז 

 בין תשומת לב נטולת מושא ותשומת לב למחשבות. עוברים  כשאתם

 

 לרגע בתשומת לב נטולת מושא... שלכםאת התודעה  השאירו

 

 … ע אוליבמשך רג שלכםבמחשבות  התבוננו

 

 … בתשומת לב נטולת מושא שלכםאת התודעה  ורהשאיואז 

 

איך היתה חווית ההתבוננות במחשבות. האם המחשבות זרמו  עצמכם את שאלובסוף התהליך, 

בצורה  מחשבותיכםלראות את  מסוגלים הייתםבמהירות כמו מים היורדים מצוק סלע? האם 

להסתכל עליהם?  שניסיתםהאם הן נעלמו ברגע  ברורה? האם הן היו מעורפלות ובלתי מובחנות?

 איזשהם פערים?  םהאם חווית

יכולות לרוץ במהירות  שלכםלהתבונן היא תרגול. המחשבות  ההתכוונות, חוויתםלא משנה מה 

צת קכמו בנפילה מצוק סלע; הן יכולות להיות מעורפלות או בלתי מובחנות; או שהן יכולות להיות 

להתבונן בחוויות המגוונות תשנה בסופו של  שלכם ההתכוונותכלל. אך ביישניות ולא להופיע ב

 אתן.  שלכםדבר את היחסים 

 

 

 צעד שישי: תשומת לב לרגש

 

 אך התכונות האלה בעצמן יכולות להיות שימושיות. לעתים קרובות רגשות הם עוצמתיים ומידיים

להתבוננות בתודעה. באותו  כתומכות בתרגול. אינטנסיביות והתמדה בעצמן יכולות להוות מוקד

קשה את העבודה עם רגשות מייד זמן אותן תכונות אופי של אינטנסיביות והתמדה יכולות להפוך 

 איננו מזהים בקלותשלפעמים רגש או נטייה רגשית נשאר ברמת מודעות כל כך עמוקה עד  במקצת.

אימון תשומת לב.  של עדים הראשוניםבכמה הצ חשוב לעבודלכן את ההשפעה שלו על ההתניה. 

להבחין בכל  תוכלוהיכרות כלשהי עם ייצוב המודעות עד לנקודה שבה  יםמשיג אתםכך,  בעשותכם

 בלי היצמדות או דחיה גדולות מדי.  שלכםמה שעובר בתודעה 

בתחילת האימון שלי, אבי ומורים אחרים הדגישו בפני שיש שלושה סוגים בסיסיים של רגשות: 

 טרליים. כל סוג קשור לשלושת הקופסאות העיקריות שדרכן אנו רואים אתיונחיוביים, שליליים 

 דע". עצמנו ואת החוויות שלנו: קופסת ה"אני אוהב", קופסת ה"אני לא אוהב", וקופסת ה"אני לא יו

רגשות "חיוביים", או מה שאולי נכנה רגשות "בונים", כמו חמלה, ידידות, ונאמנות מחזקים את 

הביטחון העצמי, ומחזקים את יכולתנו לעזור לאלה שזקוקים לעזרה. רגשות התודעה, בונים את 

"שליליים" כמו פחד, כעס, עצבות, וקנאה נוטים להחליש את התודעה, לערער את הביטחון ולהגדיל 



 
81 

לעתים קרובות כ"הרסניים". ואילו מצבים ניטרליים פחות או אליהם מתייחסים  ,חרדה. ככאלה

 שות שיש לנו כלפי עיפרון או דף נייר או מהדק נייר. מורכבים מסוג הגי ,יותר

 חווים אתם. אם חווים שאתםהשיטה של התבוננות כתומכת בתרגול משתנה בהתאם לסוג הרגש 

 מרגישים אתםלהתמקד הן על הרגש והן על האובייקט של הרגש. למשל, אם   תוכלורגש חיובי 

 אתםאליו. אם  יםמרגיש שאתםאהבה ם לוגילד גם לאת תשומת הלב  לשמור תוכלואהבה לילד, 

להתמקד באדם שזקוק לעזרה וברגש החמלה  תוכלוצוקה, במחמלה למישהו שנמצא  מרגישים

הופך לתמיכה ברגש עצמו, בשעה שהרגש הופך  הלב שלכם. בדרך זו, האובייקט של תשומת שלכם

 לתמיכה בהתמקדות באובייקט שמעלה את הרגש. 

 ט שיש בו רגש שלילי בתשומת לב נוטה לחזק את הרעיון שאותו אדם,באובייק היאחזותמצד שני, 

לטפח חמלה, ביטחון או כל רגש  שתנסומצב או חפץ הוא הגורם לרגש השלילי. לא משנה כמה 

 את האוביקט לרגש שלילי. "האדם הזה )או המצב תקשרוחיובי אחר, תמיד, כמעט באופן אוטומטי 

 נות אותו. ברח." או הדבר( מכאיב. התנגד לו. נסה לש

ראיתי את הנטיה לפעמים גם כשאנשים מדברים על מישהו שיש להם משיכה רומנטית כלפיו. הם 

מרגישים במשיכה הזאת די חזק, אך ככל שהם מנסים לחזר אחרי אותו אדם כך אותו אדם נוטה 

ם לברוח מהם. כך שהאדם הנמשך מתחיל להרגיש שיש בו משהו רע ודוחה. או שהאדם שאליו ה

נמשכים אכזרי, אי אפשר לסמוך עליו, או שהוא פגום באיזשהו אופן מהותי לטבעו. למעשה אין 

שום דבר רע או טוב באדם שנמשך או האדם שאליו נמשכים. שניהם חווים את היכולת התמידית 

של טבע הבודהה שלהם: להימשך או לא להימשך, לחשוק או לא לחשוק. אך אנו נוטים להתייחס 

 באופן אישי, כדרך להגדיר את עצמנו ואת מערכות היחסים שלנו. לביטויים 

גישה מעשית יותר לרגשות, דומה לזו של עבודה עם מחשבות, היא פשוט להשאיר את תשומת הלב 

שלכם על הרגש עצמו ולא על האובייקט. רק להסתכל על הרגש בלי לנתח אותו בצורה 

כל כך  לכםזאת הרגש לא ייראה  תעשוו. כאשר בו או להתנגד ל להיאחזאינטלקטואלית. אל תנסו 

 מוצק, נצחי או אמיתי כפי שנראה בתחילה. 

מלא חיים יותר מדי —דם, מקום, או מאורעא—לפעמים האובייקט הקשור לרגש מטריד ,בכל זאת

 השאירולחסום אותו.  תנסולהתעלם ממנו. אם זה המקרה, בשום פנים אל שאפשר יהיה כדי מ ונוכח

, בהתאם לשיטות תשומת שלכםלתפיסות התחושתיות המתייחסות למושא הרגש  כםתשומת לבאת 

יכול להפוך לתמיכה חזקה במדיטציה כמו הרגש  שלכםכך, מושא הרגש  בעשותכםהלב בהן דנו. 

 עצמו. 

שהתרגול יהיה  תקפידואם כך בואו נתחיל להשתמש בשיטת תשומת הלב כדי להתבונן ברגשות. 

בין תשומת לב נטולת מושא ותשומת לב  ריםעוב כשאתםע או שניים, שיימשך אולי רק רג—קצר

 . שלכםאל הרגשות 

 הישארונית. ואז ועירעד שיהיה מונח בצורה רגועה  גופכםאת  מקמוב"רסן את סוסך",  התחילו

לרגש כלשהו  שלכםאת תשומת הלב  העבירובתשומת לב נטולת מושא במשך כמה רגעים. אחר כך 

 תנויותר מרגש אחד באותו רגע, לכן פשוט  שתרגישובן שיכול להיות . כמושאתם מרגישים

להימשך לרגש שהוא הכי חי באותו רגע. ככל שרגשות מסוימים כמו קנאה,  שלכם לתשומת הלב

תסכול, כעס או תשוקה יכולים להיות אינטנסיביים במיוחד, כך חשוב יותר להסתכל עליהם 

תת מדוע או איך הם נוצרו. הנקודה העיקרית היא פשוט לבקלילות. אל תנסו לנתח אותם או להבין 

 אליהם.  מודעיםלהפוך להיות  לעצמכם

 

 …. לרגע בתשומת לב נטולת מושא שלכםאת התודעה  השאירו

 

 … אולי רק לרגע שלכםברגשות  התבוננו

 

 … בתשומת לב נטולת מושא שלכםאת התודעה  השאירוואז 



 
82 

 

הוא טיבה של חווית ההתבוננות ברגשות. האם הם  מה עצמכםאת  שאלובסופו של התהליך, 

איזשהם  םלהסתכל בהם? האם חווית כשניסיתםהתמידו? האם היו ברורים? האם הם רק התחבאו 

 חללים בין רגש אחד לשני? האם הם היו קונסטרוקטיביים או הרסניים בעיקרם? 

יאל של כל סוג של כאשר אנו מסתכלים ברגשות בצורה כזאת אנו מתחילים לראות את הפוטנצ

ודעת לרגשות. לפעמים אנו פועלים על פיהם. במקרה של התודעה המ להכרתרגש להיות בסיס 

א לרגשות חיוביים או קונסטרוקטיביים, כפי שנגלה, ההשפעות התועלתיות יכולות להיות עצומות, 

 בין רגשות רק עבורנו אלא גם עבור מי שנמצא סביבנו. בכל אופן רובנו לכודים באיזשהו ערבוב

קונסטרוקטיביים והרסניים. הנטיות האלה לעתים די קרובות מרובות, כמו השכבות השונות של 

סלע בקיר של הגרנד קניון. התועלת של הסתכלות ישירה בכל שכבה נמצאת בהכרה שכל אחת 

 מהן היא ביטוי של היכולת שלנו לראות. 

האלה ולעבור מבעד לנראות המוצקת מערכת התרגול הבאה מציעה אמצעים לעבודה עם השכבות 

 שלהם. 

 

 

  



 
83 

 תובנה. 8

 

 

ר את וצמשתלטת ויכולה לי אינטואיטיביתטואלית מרוכזת, נראה כי התודעה הלאחר פעילות אינטלק

 .הרבה שמחה והנאה כההתובנות המבהירות הפתאומיות אשר מביאות 

 פריטג'וף קאפרה—                                                                                 

 

אזורים —לעשות מדיטציה בתוך נופים קודריםבעבר היה מקובל אצל מתרגלים בודהיסטים 

וחסרות השעות הנחשבות המפחידות , המכוסים בעצמות אדם וגוויות נרקבות. הם בילו לילות

וח הקולות, כמו איוושת הרוהמראות, אפילו באורו של ירח מלא, מטושטשים,  בהן ביותר, הביטחון

המרשרשת דרך העצמות או יללת כלב, אינן מזוהות בקלות. המטרה של התרגול שלהם הייתה 

להתעמת עם ההיצמדות שלהם עצמם לגופים שלהם, לתשוקות, לתקוות ולפחדים שלהם ולהשיג 

 חוויה עמוקה של חלופיות וריקות. 

סכין טיקסי המייצג יציבות —ותקע פורבאלאחרונה שמעתי על נזיר שהלך למתחם קודר בהודו 

לתוך האדמה לפני ערמת עצמות. הוא ישב בשקט והסתכל בעצמות, כשהוא  עושה —של המודעות

, מדיטציה על החלופיות של החיים והריקות שממנה עולות כל החוויות. ואז שמע קול בקרבת מקום

ע את הפורבא שלו באמרת יללה שהפחידה אותו. הוא התחיל לברוח; אבל איכשהו בחשיכה תק

ה הגלימה שלו, והצמיד אותה לאדמה. הוא לא יכול היה לרוץ, הוא לא היה מסוגל לזוז, והוא הי

 מבוהל. "זהו זה," חשב. "אני הולך עכשיו למות." 

רק ערמה —מיד אחר כך הבין, "זה מה שבאתי ללמוד פה." לא היה "אני," לא "אותי", ולא נזיר

נרקב  שרעיונות, רגשות, ותחושות פיזיות הפעילו אותם. הוא משך  של עצמות מוקפות בבשר

 החוצה את הפורבא שלו והלך הביתה למנזר, אך עם הבנה עמוקה יותר של ריקות. 

, המכנסייםללכת לבית קברות, לנעוץ סכין בקפל  עליכםזה לא אומר שכדי להבין ריקות וחלופיות 

וגם חוסר —לזוז. אנחנו חווים מספיק פחד מסוגליםות , ולחוות פחד ולא להיאו הנעל הגלימהקפלי 

ילדים  חיי היומיום שלנו: בעבודה, במערכות יחסים, וכשאנו רואיםב—וודאות, היצמדות, דחייה

או —הולכים לבית ספר. השאלה היא, מי חווה את הפחד? מי נמצא בחוסר וודאות? איפה התשוקה

, ילד, עובד שכיר, אמא—כן הזהויות האלהרים? מהיג—הקנאה, המבוכה, הבדידות או הייאוש

מגיעות? לאן הם הולכות כאשר הן חולפות? היכן הן מתקיימות כאשר אנו חווים —מנהל וכן הלאה

 אותן? 

 

 

 לחוויהממושג 

       

 

 המשמעות של התודעה  הבנתרק 

 . מקיף כל הבנה

           

 יא'תאמגון קונגטרול לודרו ג'——                

 התוואי של נקודות מהותיות                     

 מתורגם על ידי מריה מונטנגרו

                       



 
84 

 

ם ע . יוונים צריך לפנות כדי להגיע לשםכהבנה היא כמו מפה. היא מראה לנו לאן ללכת  ולאיזה 

שמגיעה משבירת דברים ופירוקם  ריקותההבנה האינטלקטואלית של זאת מפה אינה המסע. 

רוא לקים יותר ויותר קטנים, והכרה בחלופיות ובשלוביות )כפי שתוארו קודם( היא מה שנוכל לקלח

וח לו "מדיטציה אנאליטית." ברמה האנאליטית יכול להיות ברור ש"אני" אינו הרגל או היד או המ

 שלי. אך רמה זאת של התעמקות אנליטית מציגה את הצעד הראשון במסע. 

שומעים על ריקות, מיד מכירים בכך שהמושגים המקודשים  הם רק שכאשרשמעתי שיש אנשים, 

של "עצמי" ו"אחר", קופסת ה"אני אוהב", קופסת ה"אני לא אוהב", ה"אני לא יודע" וכל 

 הקופסאות הקטנות בתוכם מתמוססות מיד. לא הייתי אחד מאותם בני מזל מעטים. עבורי, זה דרש

יציבות פסאות שעדיין לא התגלו. השגת איזושהי מאמץ, שעדיין נמשך. יש קופסאות בתוך קו

 עם הזמן. גדלה צלילות וריקות בין ת האיחוד בחוויי

בכל זאת, במהלך השנים למדתי שהתהליך ההדרגתי הזה של התגלות אינו מכשול אלא הזדמנות 

 תילכפות גבולות על מה שהינו באופן מהואפשר לגלות רמות יותר ויותר עמוקות של מודעות. איך 

 בלי גבולות? 

למזלי למדתי דרכים או שיטה להתגבר על מושגים כדי להגיע, אפילו לרגע, לחוויה ישירה של 

ם האקטונג. התרגול ריקות מאוחדת עם צלילות. שיטה זאת ידועה בסנסקריט כוויפאסאנה ובטיבטית

" יה עליונההמסורתי של מושגים אלה הוא "תובנה", אך תרגום מילולי של המלים קרוב יותר ל"ראי

 או "ראייה מעבר". 

מה אנו רואים מעבר? את כל המושגים שלנו: "אני" ו"שלי", "הם" ו"שלהם", ואת המושגים 

 המגובשים והמפחידים לעתים קרובות של ה"מציאות". 

ן, האקטונג אינה רק תרגיל אינטלקטואלי. זהו אימון המגיע עד לרמת תחושות הבטלוויפאסאנה או 

הדרך בחדר חשוך לחלוטין. בכל צעד עיוור שאתה עושה אתה שואל, "איפה יותר כמו מציאת 

 אני?" או "איפה הכעס?" או "מי הוא האדם שעליו אני כועס?" 

של התגברות על  חווייתיתחיבור ההבנה של הריקות עם השיטה של תשומת הלב מציעה שיטה 

כעס", "קנאה", וכן הלאה. היצמדויות למושגים של "אני", "שלי", "אתה", "שלך", "שלהם", "

מוגבלת על ידי הרגלים מנטליים שאינה אנחנו נמצאים פנים אל פנים מול החירות של מודעות 

 ורגשיים. 

למרות שאנו מותנים להזדהות עם המחשבות העוברות במודעות שלנו ולא עם המודעות עצמה, 

אפילו תפיסות שגויות —ויההמודעות שהיא טבענו האמיתי תמיד גמישה. היא מסוגלת לכל סוגי החו

של עצמה כמוגבלת, לכודה, מכוערת, חרדה, בודדה, או פוחדת. כשאנו מתחילים להזדהות עם 

מודעות טהורה, חסרת זמן זו ולא עם המחשבות, הרגשות והתחושות שעוברות דרכה, אנו עושים 

 את הצעד הראשון להימצאות מול החירות של טבענו האמיתי. 

 קשה מאוד כדי להיות עבדתיזאת בדרך זו: "כשהתמודדתי עם הגירושים שלי, תלמידה אחת ביטאה 

במחשבות שעלו בתודעה  מתבוננתלכאב שחוויתי. פירקתי אותו לחלקים קטנים, כשאני  מודעת

שלי ובתחושות שהתחוללו בגופי. חשבתי הרבה על הכאב של מי שיהיה בקרוב בעלי לשעבר 

ן ם במצבינו עוברים גם כן, והבנתי שאני לא לבדי. והרעיובוודאי עובר ועל הכאב שאנשים אחרי

של מה שהם עוברים בלי היתרון של התבוננות בצערם, בחרדה שלהם או כל רגש אחר, גרם לי 

 לרצות שירגישו יותר טוב. 

לא בדרך אינטלקטואלית, אלא ב"כן, —"כשעבדתי עם הכאב בדרך זאת, הגעתי בהדרגה לחוויה

רק המתבונן במחשבותי זהו , לא משנה מי או מה אני שזהו לא הכאב שלי.—זה כך" אינטואיטיבי

וברגשותי ובתחושות הפיזיות שליוו אותן לעתים קרובות. כמובן שחוויתי אבל או בדידות לפעמים, 

גיעה איומה, ומתפללת שאוכל להחזיר שחשתי כבידות סביב הלב או בבטן, תוהה אם לא עשיתי 

—התבוננתי במה שעובר בתודעה ובגוף שלי, הבנתי שהיה שם מישהואת השעון לאחור. אך כאשר 

פרעה הוודעה שלא תגדול יותר מהחוויות האלה. המשהו הזה היה 'הצופה', נוכחות של —או משהו



 
85 

על ידי מחשבותי, רגשותי, ותחושותיי, אלא רק התבוננה בכולם בלי לשפוט ולהחליט אם הם טובים 

 או רעים. 

עדיין הייתה —! זה לא שלא היה שם כלוםאותוהצופה', ולא יכולתי למצוא ואז התחלתי לחפש את '

אך לא יכולתי לתת לה שם. אפילו' מודעות' לא נראתה מתאימה. היא נראתה —תחושה של מודעות

לי מלה קטנה מדי. רק לכמה שניות, אולי יותר, היו 'המתבוננת', 'ההתבוננות', והדבר שבו 

  כולם אותו דבר. ,מתבוננים

… רוי, אני יודעת, אני לא מנסחת זאת היטב, אבל הייתה רק תחושה של גדלות. כל כך קשה להסביה

" 

או הכי טוב שיכלה, מאחר שאת החוויה של הריקות אי אפשר —למעשה היא הסבירה את זה מצויין

להכניס בצורה מסודרת למלים. אנלוגיה בודהיסטית מסורתית לחוויה הזאת משווה אותה לנתינת 

לאילם: מישהו שטועם את המתיקות של הסוכריה אך אינו יכול לתאר אותה, במונחים  ממתק

מודרניים, אפשר להתייחס לחוויה במונחים של "פרספקטיבה תמימה" שהזכרנו קודם, שבה אנו 

מול פנורמה כל כך רחבה עד שיש רק מודעות של ראייה: לרגע אין הבחנה בין "הרואה", מה 

 ראייה. "שנראה", והפעולה של ה

לפעמים אנו חווים את הפרספקטיבה התמימה הזאת במקרה כשאנו מתעוררים בבוקר. לשניה או 

שתיים יש חוסר התמצאות, שבהן אנו לא יכולים להצמיד שום מושגים למי זה שרואה, מה הדבר 

שנראה, או הפעולה של הראייה. במשך הרגעים הקצרים האלה יש רק מודעות, פתיחות חסרת 

 מתחלפת ב"כאן", "עכשיו", "זה", או "ההוא". מושגים ש

או ואז ההרגל של פרספקטיבה יחסית מתפרץ ואנחנו מתחילים לחשוב, "או, כן, זה אני. זה בעלי )

 …." אשתי או השותף או הכלב( לצדי במיטה. אלה קירות חדר השינה. שם יש שידה

נו, ם שלפנינו או הימים שמאחוריהמחשבות והרגשות שלנו על עצמנו, על החדר, על היו ,רגעבאותו 

על האנשים שנפגוש או שנרצה לפגוש, על האנשים שאיבדנו וכן הלאה, עולים בנו. באופן די 

אוטומטי אנו עסוקים בתהליך של הבחנות. אנו מתחילים לראות אותם, לפעמים לאט, לפעמים 

 פנימי והחיצוני. במהירות, כנקודות מובילות ומחזקות של התייחסות כדי להתנהל בעולמנו ה

חנות האלה כמוחלטות ולא יחסיות היא כנראה התיאור הבסיסי ביותר של המונח להבהיתפסות 

 כסיבוב ורלו. אפשר להבין את שני המונחיםהק שנקרא בסנסקריט סאמסארה, שבטיבטית מכונה

ה גלגל שממשיך להסתובב ולהסתובב באותו כיוון. יש לנו תחושה של תנועה ושינוי, אך למעש

 אנחנו רק ממחזרים את אותן תבניות מנטליות ורגשיות  בצורות שונות. 

נחים דאי. שני המו-אנה ובטיבטית ניאנגנירוושחרור ממחזור מנטלי ורגשי כזה נקרא בסנסקריט 

שלוות נפש —מתייחסים להבנה המתחוללת בעזרת חוויה ישירה של הטבע החופשי המובנה בנו

ויות, דחיות וכן הלאה. אך הבנה מוטעית נפוצה של תורת ממושגים, היצמד חופשיתמושלמת 

להתחמק ממנה, להיפטר ממנה, —הבודהה היא שכדי להשיג נירוואנה יש לדחות את הסאמסארה

 לצאת ממנה. סאמסארה היא האויב! סאמסארה היא הבוס! 

פשר א המושג.סאמסארה איננה האויב ולא הבוס. היא איננה "מקום", שזה הבנה שגויה נפוצה של 

להבין סאמסארה בצורה מדויקת יותר כנקודת מבט שנצמדנו אליה במאמץ להגדיר את עצמנו, את 

 בחלופיות ובשלוביות.  המאופיינת שבו אנו מטיילים בתוך ממלכההאחרים ואת העולם שסביבנו 

 שהככל שאינה נוחה, סאמסארה לפחות מוכרת לנו. וויפאסאנה, או תרגול בתובנה, יכול להיראות ק

או אפילו לא נוח בהתחלה מפני שהוא מפריע להיצמדות שלנו למה שהוא מוכר. אם נשתמש 

אתה יכול ארוך.  באנלוגיה פשוטה מאוד, דמיינו את החוויה שלכם כדף נייר שהיה מגולגל זמן

ל לנסות ליישר את הנייר למלוא האורך, אך רוב הסיכויים שהוא יתגלגל בחזרה. כדי לראות את כ

 תצטרך לעגן אותו בשתי הקצוות. ואז תוכל לראות את כל הנייר במקום רק כמה מליםדף הנייר, 

 הרשומות עליו. יש הרבה יותר מהמלים המעטות שאנחנו רגילים לקרוא. 

אין לו סוף! המלים אינן הנייר, גם פעולת הקריאה של —עכשיו דמיינו שהנייר רק ממשיך להיפתח

 קביל: המלים, הנייר, והקריאה של המלים על הנייר. המלים שעל הנייר. כל אלה מתרחשים במ



 
86 

ת זוהי רק אנלוגיה כמובן, אך אולי היא תעזור להסביר שההופעה של הסאמסארה, ואפילו ההיצמדו

יכולת לחוות כל דבר ה—שלנו אליה, אפשריות רק מפני שהבסיס של החוויה שלנו הוא נירוואנה

נירוונה, בדיוק של סאמסארה היא ביטוי  פיע. שמו כולת שלנו לתפוס כל דברשהוא ביחד עם הי

כמו שמציאות יחסית היא ביטוי של מציאות מוחלטת. אנחנו רק צריכים להתאמן בלהכיר בכך 

בזכות רק אפשרית   תשאפילו ההיצמדות שלנו לנקודות התייחסות מסוימות של מציאות יחסי

 החיבור בין הריקות לצלילות. 

, יש צעדים מסוימים שצריך לקחת כדי להגיע לתובנה, החוויה כמו באימון שינאיי או שאמאטה

ה הישירה של צלילות וריקות. לא אגיד שהתהליך של פיתוח חוויה ישירה כזאת פשוט או קל. למעש

ות יש לעשותו בצורה מאוד איטית, נגיסה אחר נגיסה, לגימה אחרי לגימה. אין דרכים מהירות וקל

ים שנוצרו במהלך כל חיינו. אך המסע עצמו מספק את להתגבר על הרגלים מנטליים ורגשי

 תגמולים. 

 ועכשיו נסתכל בתהליך. 

 

 ה"אני" הריק

 מי אני? 

 חיי היומיום שלנו. גם אם ננסהב השאלה הזאת תופשת אותנו הרבה ברמה העדינה כמעט בכל רגע 

 סים עם אחריםבכל הכוח לא נוכל באמת למצוא "אני", נכון? הדעות שלנו מתחלפות ומערכות היח

י" משקפות אספקטים של "אני". הגוף שלנו עובר שינויים תמידיים. לכן אנו מתחילים בחיפוש "אנ

מנע מוצק שאי אפשר להגדירו בנסיבות. אנחנו פועלים כאילו יש לנו "אני" שצריך להגן עליו, להי

ו הרחיק את עצמנמכאב ומחפשים נוחיות ויציבות. כאשר מתרחש כאב או חוסר נוחות, אני רוצים ל

ממנו, וכאשר קורה משהו נעים אנו רוצים להצמיד את עצמנו אליו. ההשלכות של זה הן שכאב 

 ה הפלא, כאשרלמרבוהנאה, נוחיות וחוסר נוחיות וכן הלאה, הם משהו שנמצא מחוץ ל"אני" הזה. 

א? ה הוא נמצאותו "אני".איפשל נו, אין לנו תמונה ברורה מאוד בתגובותיאנחנו מתבוננים לעומק 

וע האם יש לו צורה מוגדרת, צבע, או איזשהו מימד פיזי? מה אני יכול לומר על ה"אני" שהוא קב

 ואינו מותנה בחוויות? 

האם באמת אותו "אני" קיים. את ההשערה התעלות מעל אותה חוויה של "אני" אינה מערבת 

זרת הרבה בהתמודדות עם השערה כזאת יכולה להיות מעניינת מבחינה פילוסופית אך אינה עו

החוויות בכל רגע ורגע. תרגול התובנה כרוך בבדיקת עצמנו במונחים של ההשקעה שלנו ב"אני" 

 כנקודת התייחסות תקפה של החוויה.  ,המתקיים באופן עצמאי בלי תלות בנסיבות

ת. תנוחה פיזית רגועה וערניב להיותכדי להתחיל את הבדיקה הזאת, כמובן שהדבר הבסיסי הוא 

בתרגול של תשומת לב נטולת מושא   יםמשתמש כשאתם  שלכם, את התודעה השאירואחר כך, 

תחושות וכן הרגשות, הותו אחד שמתבונן במעבר המחשבות, א—"אני" חפשושתוארה קודם. ואז 

 הלאה. 

 איזשהו סוג של ניתוח.  יכול להיותבתחילה התהליך הזה 

 האם "אני" היד שלי? 

 הרגל שלי? 

 גלי משוכלות! כשרי" הוא חוסר הנוחות שאני מרגיש האם "אנ

 רגשות שאני מרגיש? ההאם "אני" המחשבות העולות או 

 האם משהו מאלה הוא ה"אני"? 

 ואז אנחנו יכולים לפנות מהתהליך האנאליטי של חיפוש ה"אני". 

 איפה ה"אני"? 

 מהו ה"אני"? 



 
87 

תפיסתי או פילוסופי די חזק. המטרה  למצבבחקירה הזאת הרבה זמן. הפיתוי להגיע  תמשיכואל 

 חופשבתרגול הזה היא פשוט לתת לעצמכם לגלות בתוך החוויה העצמית שלכם תחושה של 

ריכים מהרעיון של ה"אני" כקבוע, ייחודי ועצמאי. ריקות, כפי שנידון קודם, אינה החלטה שאנחנו צ

י. ך נימוק ניתוחי או פילוסופלהחליט עליה על טבעה של המציאות המוחלטת או מודעות המושגת דר

. זוהי חוויה אשר ברגע שטועמים אותה יכולה לשנות את חייכם, לפתוח מימדים חדשים ואפשרויות

 זוהי המטרה של תרגול תובנה. 

 

 ה"אחר" הריק

 

צירוף שאמאטה או שינאי עם הבנת הריקות אין משמעותו הכחשת מציאות יחסית. מציאות יחסית 

כמו שראינו אצל הברנש —נו פועלים בעולם והכחשת המסגרת הזאתהיא המסגרת שבתוכה א

ל השיגעון. אבל יש רובד שלישי של חוויה דרך אההיא —שפשוט הפסיק להפסיק להגיד "אני"

תוך בשאני קורא לו "מציאות יחסית מזויפת". במציאות זו רעיונות, רגשות, ותפיסות שקועות עמוק 

י תחושות ומצבים. מציאות יחסית מזויפת היא המקור העיקרתפיסות של עצמנו, של אנשים אחרים, 

לסבל שאנו יוצרים בעצמנו. הוא עולה מהיצמדות לרעיונות, רגשות ותפיסות על עצמנו ואחרים 

 כתכונות אופי יסודיות. 

ה"מתבונן", כפי שתלמידי —לאחר שאנו משיגים איזשהו ניסיון בהתבוננות בריקות של ה"אני"

מתבוננים, מושא המודעות.  בו אנואו מי  לים להתחיל לחקור את הריקות של מהאנו יכו—כינה אותו

הדרך הטובה ביותר להשיג את התהליך הזה היא על ידי בחינת החוויה שלנו מתוך כוונה להכיר 

היא  ,ומה שהמתבונן או הצופה קולט ,בכך שהחלוקה של כל רגע של מודעות למתבונן או "צופה"

 .מהותהבעצם המצאה מילולית ב

תפיסה של "עצמי"  לכםהבודהה דן  בחלוקה הזאת לעתים קרובות במונחים של חלום. בחלום יש 

ו ותפיסה של "אחרים". רוב הדוגמאות שלו היו רלוונטיות לתנאי החיים של האנשים הפשוטים שחי

ת מרול—בתקופתו: התקפות של אריות ונמרים למשל. אני חושש שזה אינו מדאיג את רובנו בימינו

ששמעתי מהרבה אנשים על חלומות בהם רודפים אחריהם מפלצות או שהם הולכים לאיבוד בבית 

 גדול או בנוף כלשהו. 

ולי, שעון יפה ויקר; רולקס א לכםדוגמא שהיא יותר בת זמננו יכולה להיות חלום שבו מישהו נותן 

בלי לשלם "דולר  לקבל רולקס תתלהבוששמעתי שהוא באמת שעון מאוד יפה ויקר. בחלום אולי 

את השעון  עונדים שעליו אתםרק הזרוע פאת  תגרדולהשוויץ בו,  תנסוחלום" אחד עבורו. אולי 

 על משהו למישהו בדרך שחושפת את השעון.  מצביעיםעם מישהו בחלום או  מדברים שאתםבזמן 

 רגישושתב את הרולקס. הכאב ויגנו שלכםד היגנב, יחתוך את פרק  אליכםאך אז אולי יתקרב 

טוח "בי לכםעל אובדן השעון יכול להיות די אינטנסיבי. אין  שלכםבחלום יהיה אמיתי מאוד והצער 

, מפני וצועקים מזיעיםמהחלום  שתתעוררום. יכול להיות מדממי ואתםחלום" להחליף את השעון 

 שהכל כל כך אינטנסיבי, כל כך אמיתי. 

היו כולם חלק מהחלום. בתוך  שחוויתםוהאבל שימחה, הכאב, וההרולקס היה רק חלום נכון?  אך

רולקס, לא  לכםמחלום, לא היה  מתעוררים כשאתםטקס של החלום, הם נראו אמיתיים. אך נהקו

פצעים וכן הלאה הופיעו הגנב, הרולקס, ה. נחתכואו פרק הזרוע לא  שלכםהיה שום גנב, והיד 

 . שלכםכביטויים של הריקות והצלילות המהותית של התודעה 

ר להשוות כל מה שאנו חווים במונחים של מציאות יחסית למה שעובר עלינו אפשבדרך דומה 

בחלום: כל כך מלא חיים, כל כך מציאותי, אך בסופו של דבר רק השתקפויות של החיבור בין 

 ריקות וצלילות. 



 
88 

נו ת ולהכיר בכך שכל מה שאיחסיוך החלום של מציאות מתאנו יכולים "להתעורר" אפשר לומר, 

, תהתנסותיחווים הוא האיחוד של ריקות וצלילות. תרגול תובנה מציע לנו הזדמנות להכיר, ברמה 

היא מי ומה אנחנו התפיסה של כמה עמוק התפיסות שלנו מתנות את החוויה שלנו. במלים אחרות, 

 של התודעה. תוצר במידה רבה 

ציאת תנוחה שהיא רגועה במ מתחיליםמשתמשים בתרגול תובנה ביחס ל"אני", שכבדיוק כמו 

בצורה  לבכםאת תשומת  השאירוכמה רגעים להישאר בתשומת לב נטולת מושא. ואז,  קחוועירנית. 

 מושא: צורה וויזואלית, צליל, או תחושה פיזית. נחמד, נכון? מאוד מרגיע. הקלה על 

מקום בתוך  אך היכן אותה צורה וויזואלית, אותו צליל, או או תחושה פיזית מתרחשת? באיזשהו

 לגוף?  מחוץ—המוח? באיזשהו מקום "שם בחוץ"

אותם( כאילו הם  הרגישולהם או  הקשיבובהם )או  התבוננובמקום לנתח איפה הם מתרחשים, רק 

, וזה שמודע למושא כולם המודעות של המושאהשתקפויות במראה של התודעה. מושא המודעות, 

ראה רגילה. בלי המראה לא יהיה שום דבר יוק כמו הסתכלות במבד—קורים בעת ובעונה אחת

הם מצטרפים יחד הם מאפשרים את כששאפשר לראות, ובלי הרואה לא יהיה אף אחד שיראה. 

 הראייה. 

התודעה פנימה כדי להסתכל  מכוונים את  שבהתרגול תובנה מציע דרך של התייחסות לחוויה 

. כמובן שזה בעצמכם אותו תנסושבתודעה שאנו חווים. תהליך זה יכול להיות קשה להבנה עד 

ושה של "גדלות" המתוארת ותה תחא—דורש קצת אימון, והכרה בתודעה העולה ביחד עם החוויה

ניה או שתיים בהתחלה. הפיתוי במקרים ש תימשך אולי רק—גירושים שעברה התלמידהעל ידי  

 שיך בחיי בחירותכאלה היא לומר לעצמך, "הגעתי לזה! הבנתי מהי ריקות! עכשיו אני יכול להמ

 מוחלטת." 

חזק במיוחד כאשר עובדים עם מחשבות ורגשות, כמו הדרך בה אנו מתייחסים לאחרים  הפיתוי

שיכולים להוביל  ,ושגיםעל מולמצבים שונים. ההצצות החטופות של התודעה יכולות להתקבע 

ור עתיק מאוד אותנו למסלולים של תפיסה או התנהגות שעלולים לפגוע בנו או באחרים. יש סיפ

נים במערה בתרגול מדיטציה על ריקות. בתוך המערה היו הרבה עכברים. הרבה שעל אדם שבילה 

יום אחד עכבר די גדול קפץ על האבן ששימשה לו כשולחן. "אהה", חשב, "העכבר הוא ריקות". 

ריגת , והריקותוהוא חטף את הנעל והרג את העכבר כשהוא חושב, "העכבר הוא ריקות, הנעל היא 

לקבע את הרעיון של ריקות לתפיסה ששום דבר  ,כל מה שעשה באמת היה העכבר היא ריקות". אך

 לא קיים, וכך הוא יכול היה לעשות כל מה שרצה ולהרגיש כל דבר בלי לחוות שום השלכות. 

לא משנה אם אנו מחפשים, "אני","אחר", —כאשר אנו פונים לתודעה כדי להתבונן בתודעה

אנו יכולים להתחיל, באיטיות רבה, לראות את התודעה עצמה, אנו הופכים —גשותמחשבות או ר

מסוגלת לשקף כל דבר. איננו —החיבור של ריקות וצלילות—פתוחים לאפשרות שהתודעה

 תקועים בראיית דבר אחד, אלא מסוגלים לראות אפשרויות רבות. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
89 

 אמפטיה. 9

 

 

 יקום נושנקרא על ידשלם מבן אנוש הוא חלק 

       

 ייןאלברט איינשט—                  

 סבוורד איאמתוך מכתב שצוטט על ידי ה                      

 מעגלים מתימטיים

 

 

ראים מהאנשים סביבנו, המצבים בהם אנו נתקלים, והמסרים שמגיעים מן החושים שלנו 

 להגדירם בדרכים רבות ושונות נתונים לשינוי, אלא שאפשר מי ומה אנחנו, לא רקשהמושגים של 

ות שהן עצמן נתונות לשינוי. אני אמא או אבא. אני בעל או אישה. אני שכיר המבצע מטלות מסוימ

 בהתאם לדרישות של המעסיק שלי ואנשים אחרים שאני עובד אתם. 

בכל זאת, התבצרות עמוקה בהרגלים שלנו ביחס לעצמנו, לאנשים אחרים, לדברים, ולמצבים היא 

תחושה של ישות עצמאית שמאפילה על הקשר שלנו עם אחרים. התחושה —ג של התבודדותסו

יה העדינה הזאת של שוני או התבדלות מונחת בלב הרבה בעיות אישיות ובין אישיות. תרגול האמפט

הופך כל קושי או משבר שאנו נתקלים בהם כנקודת התחלה להכרה בדמיון שלנו לאחרים. הוא 

בעיותינו  אתהדרגה לחוויה עמוקה של חוסר פחד וביטחון בכך שהוא מתעל פותח את תודעתנו ב

 האישיות למוטיבציה חזקה לעזור לאחרים. 

יש סיפור עתיק, המסופר בכמה סוטרות, על אישה שסבלה בעקבות מותו של בנה הצעיר. בכל 

הילד. מקרה היא לא הסכימה להאמין שבנה מת, ועברה מבית לבית וחיפשה תרופה להחיות את 

לל הנער כבר מת, אמרו לה וניסו לעזור לה לקבל את המצב.  אחד האנשים שהבין כי מוחה נפגע בג

 שהה במנזר קרוב. ש—רופא המוכשר ביותרה—האבל, יעץ לה לחפש את הבודהה

כשהיא אוחזת בילד צמוד לחזה, היא רצה למקום בו היה בודהה וביקשה ממנו תרופה כדי לעזור 

באמצע הרצאה לפני קהל גדול; אך האישה נדחפה ביניהם, והבודהה שראה את  לילד. הבודהה היה

מצוקתה נענה לבקשתה. "חזרי לכפר שלך", יעץ לה, "ותביאי לי כמה גרעיני חרדל מבית שבו 

 מעולם לא מת אדם." 

היא חזרה במהירות אל הכפר שלה והתחילה לבקש משכניה גרעיני חרדל. השכניםז רצו לתת לה 

 בל אז היא נאלצה לשאול, "האם מישהו מת כאן?" בשמחה, א

הם התבוננו בה בצורה מוזרה. חלקם, רק הנידו את ראשם בחיוב; אחרים אמרו לה כן; ואחרים 

 אולי סיפרו לה מתי ובאילו נסיבות התרחש מותו של בן המשפחה. 

תר מכל עד שהשלימה את הסיבוב בכל הכפר, היא הגיעה להבנה בעזרת חוויה שחדרה עמוק יו

 , ואבל משותפים לכולם.אובדןדן אישי כבד. שינוי, אובמלים שהיא אינה היחידה בעולם שסבלה 

למרות שהייתה עדיין שבורה מותו של בנה, היא הכירה בכך שהיא אינה לבדה. אחרי שהסתיימו 

טקסי ההלוויה של בנה, היא הצטרפה לבודהה ולתלמידים שלו. היא הקדישה את חייה כדי לעזור 

 לאחרים להגיע לאותה דרגה של הכרה. 

 

 

 



 
90 

 ספר ההדרכה של האושר

 

 

 .כשמתפתחת חמלה אנו רואים שכל היצורים החיים שווים, וכל יצור חי שואף להיות מאושר

 

 קאלו רינפוצ'ה, —            

  הדהרמה המאירה את כל היצורים באופן שווה כמו אור השמש והירח,

 אנט גיאסטותורגם על ידי ג'

 

 

 ספר הדרכה לאושראותו כל כך קל לחשוב שאנו היחידים שסובלים ואילו אנשים אחרים נולדו עם 

אשר בגלל איזושהי תאונה בלידה, אנחנו לא קיבלנו מעולם. גם אני חטאתי באמונה —שהוזכר קודם

זאת כמו כל אחד. כאשר הייתי צעיר, החרדה שחשתי באופן קבוע כמעט גרמה לי להרגיש בודד, 

צאתי שתחושת הבידוד החלה מאהבה/חמלה,  -טיפש. בכל זאת כשהתחלתי לתרגל טוב לבחלש ו

להיעלם. באותו זמן התחלתי להרגיש בטוח ואפילו מלא תועלת. התחלתי להכיר בכך שלא הייתי 

האדם היחיד שמרגיש מבוהל ופגיע. במשך הזמן התחלתי לראות שהתחשבות ברווחתם של יצורים 

 בסיסי בגילוי שלוות הנפש שלי עצמי. במונחים מודרניים, אפשר להבין חיים אחרים היתה משהו

את התרגול יותר טוב כאמפטיה: היכולת להזדהות או להבין את המצבים שבהם אחרים יכולים 

 למצוא את עצמם. 

 וב לב/חמלה. מדוע לא אחד מהם? ט-הרבה אנשים שאלו מדוע תרגול האמפטיה נקרא אהבה

ס לתשוקה של כל טוב לב מתייח-ית יש שני אספקטים לאמפטיה. אהבהעל פי ההבנה הבודהיסט

אחד להשיג אושר בחיים ולמאמץ שאנו משקיעים כדי להגיע למטרה הזאת. חמלה היא השאיפה 

לשחרר את כולם מן הכאב היסודי והסבל שנובע מכך שהם אינם יודעים מהו הטבע הבסיסי 

 שיג את השחרור מהכאב היסודי.  מאמץ שאנו משקיעים כדי לעזור להם להוה—שלהם

שני העניינים האלה, הכמיהה לאושר והרצון להשתחרר מהסבל, משותפים לכל היצורים החיים, 

לא תמיד בצורה מילולית ומתוך מודעות, ולא תמיד בתוך המונחים המורכבים של התודעה 

ר א מונח הרבה יותהו האנושית. בשל כך הסבל והסיבות והגורמים לו נידונו בפירוט קודם. אושר

כללי, שאפשר לתארו בצורה הפשוטה ביותר כ"שגשוג". כלומר שיהיה מספיק אוכל, מקום לגור 

לוגי בו, ושאפשר יהיה לחיות בלי איום לפגיעה. אפילו נמלים, שאני מבין שאין להן מנגנון פיזיו

ן, ומבצעות שמראה כאב, עדיין מנהלות את חובותיהן היומיומיות של איסוף אוכל והבאתו לק

 תפקידים אחרים התורמים להישרדות העצמית שלהן ולהישרדות המושבה שלהן. 

—תרחש, כפי שלמדתי, בשלבים. הוא מתחילמטוב לב/חמלה -לרובנו התהליך של פיתוח אהבה

בהכרת הסבל שלנו עצמנו והרצון שלנו להשתחרר. בהדרגה —כמו אצל האישה שאיבדה את בנה

האיטי והעקבי  הנתיבושר וההשראה לשחרור מעצמנו לאחרים. אנו מרחיבים את הרצון לא

 ,להתעוררות פוטנציאל עמוק ויסודי יותר ממה שיכולנו לדמיין ,ממודעות לקשיים של עצמנו

כשאנחנו יושבים במכוניות שלנו באמצע פקק תנועה, מקללים את הגורמים שגרמו לעיכוב או 

 דם מהר יותר. עומדים  בתור בבנק ומקווים בייאוש שהתור יתק

טוב לב -גילה, שמתחילה בפיתוח תחושה של אהבהרטוב לב/חמלה -השלב הראשוני נקרא אהבה

טוב -וחמלה אל עצמנו והרחבה שלה לאלה שאנו מכירים. השלב השני ידוע בדרך כלל כאהבה

לב/חמלה לאין שיעור, הרחבה של החלום לאושר ולשחרור מהסבל כלפי אלה שאיננו מכירים. 

של כל היצורים התבוניים ופועלת באופן  לישי ידוע כבודהצ'יטה, התודעה הערה לסבלהשלב הש

 ספונטני לשחרר מהסבל הזה. 

 



 
91 

 

 : התמקדות בעצמנוהטוב לב/חמלה רגיל—אהבה

 

ח תחושה איך לפתלבים. הראשונה דורשת לימוד כמה ש מכיליםטוב לב/חמלה רגילים —אהבה

חיוביות שלך עצמך. אין הכוונה לרחמים עצמיים. לא של עדינות כלפי עצמך והערכה לתכונות ה

לחזור שוב אינסוף פעמים על אירועים של סבל או חרטה ומחשבה כמה הכל היה שונה אילו אחת 

 כאובייקט של מיקוד מדיטטיבי. ,או כמה מהנסיבות היו שונות. אלא התבוננות בעצמך ברגע הזה

את החוויה של להיות בחיים ברגע הזה. אם  במקרה הזה, איננו מחפשים את מושג ה"אני", אלא

 הייתי  משיג אושר ואת הגורמים לאושר, זה היה יפה מאוד. 

ל אולי השיטה הפשוטה ביותר היא סוג של וריאציה על "תרגול סריקה" המתואר  בהתייחסות לתרגו

 שאמאטה של תשומת לב לתחושות פיזיות. 

בתנוחת שבע  עצמכםאת  תייצבון פורמלי באופ תם מתרגלים". אם אסוסכםב"אילוף  התחילו

 אלפואת עמוד השדרה כששאר הגוף רגוע ומאוזן. " יישרו. אם לא, פשוט יכולתכםהנקודות כמיטב 

 את הרוכב" בשמירה על תודעה רגועה במצב של תשומת לב נטולת מטרה.

 תנו "תרגיל סריקה" מהיר. אך הפעם במקום להתמקד בתחושות עצמן, בצעולאחר כמה רגעים 

להכיר בכך  לעצמכם תנוגוף, וגם תודעה המסוגלת לסרוק אותו.  לכםלהכיר בכך שיש  לעצמכם

באמת כל כך נפלאות וכמה זה יקר המציאות שיש גוף  קיומכםשהעובדות היסודיות האלה של 

לגוף. הערכת המתנות האלה טומנת את הזרעים לאושר ושחרור  מודעיםלהיות  המסוגליםותודעה 

בהערכה הפשוטה הזאת לרגע ואז  הישארושחרור פשוט בידיעה שאתה בחיים ומודע.  מהסבל. יש

ת. בעדינות את המחשבה, "כמה נחמד היה אם הייתי יכול ליהנות מתחושה יסודית זאת של חיו העלו

 לכךזאת וכל שאר הגורמים שמובילים הבריאות מתחושת ההיה אילו הייתי יכול ליהנות  נחמדכמה 

יכולות להשתנות בהתאם למזג  בוחרים שאתםפתוח לכל האפשרויות." המלים  ,מרוצהגיש שאר

כמובן. במונחים בודהיסטים מסורתיים המחשבות האלה בוטות כתפילה או כתקווה:"  שלכםהאישי 

שתחרר מהסבל ומהסיבות לסבל." אך ואהלוואי ואשיג אושר ואת הגורמים לאושר. הלוואי 

 . לכםמלים שמתאימות ה תא בחרוהמשמעות היא במהותה שווה. 

 לנוח, פתוחה ורגועה.  שלכםלתודעה  תנוואז, 

או כמה שניות רשמית  בצורה מתרגלים אתםלהמשיך בתרגול הזה יותר מכמה רגעים אם  תנסואל 

פשוט  שאתםכ מודעים שאתםלהתפעל מכך  יכולים אתםבאופן לא רשמי.  מתרגלים אתםאם 

קק תנועה, או באמצע שטיפת כלים. בפ תקועים עצמכםאת  מוצאיםאו  סופרמרקט,בבתור עומדים 

כדי שמצב יקר מציאות זה לא —חשוב מאוד לתרגל במשכי זמן קצרים ואז לתת לתודעה לנוח

 על התרגיל בהדרגה, עולם שלם של אפשרויות מתחיל כשתחזרוייהפך מחוויה למושג. במשך הזמן, 

 להיפתח. 

 

 

 רובים אלינו. קבטוב לב/חמלה רגילה: התמקדות -אהבה

 

להרחיב אפשרות זאת לאחרים.  תוכלו שלכם העצמילאחר התוודעות מסוימת עם חווית השחרור 

. ידיד שלי מנפאל עבר שלכםלמעשה, הכרה בסבל של אחרים יכולה לשנות את החוויה האישית 

מפעל לניו יורק בתקווה למצוא עבודה טובה יותר ולהרוויח יותר כסף. בנפאל עבד בתפקיד חשוב ב

לייצור שטיחים. אך כשהגיע לניו יורק, העבודה הטובה ביותר שהצליח למצוא הייתה עבודה 

ירידה משפילה מהתפקיד שהיה לו בנפאל. לפעמים היה כל כך נסער עד שהתחיל לבכות, —במוסך



 
92 

עד שאחד המנהלים סיפר לו, "מה אתה בוכה? אתה לא יכול לעשות זאת! מה יחשבו הלקוחות 

 שלנו?" 

איש עם כובע גדול. כשהסתכל יותר מקרוב הבין שהאיש —אחד ראה מישהו חדש עובד במוסך יום

ות ונסע לניו יורק באותן תקו הזה הוא בעל מפעל השטיחים בו עבד בנפאל. הוא עזב את העסק שלו

 אך הגיע לבסוף לאותו מעמד של עובד בלתי מיומן בעבודה בה הרוויח פחותכסף, להרוויח יותר 

 ויח בנפאל. ממה שהרו

ל בבת אחת הבין שהוא אינו האדם היחיד שחווה היפוך גורל. הוא לא היה לבד. זהו השלב השני ש

ודעה של מישהו אחר כנראה דומה למה התוב לב/חמלה: הכרה בכך שכל מה שקורה בתוך ט-אהבה

יבהל שאין שום סיבה להלהבנה . כאשר אנו זוכרים זאת אנו מגיעים בהדרגה שלכםשקורה בתודעה 

ממשהו או ממישהו. אנחנו פוחדים, ברוב המקרים, מפני שאיננו מכירים בכך שכל מה או כל מי 

 הינו בדיוק כמונו: יצור שרק רוצה לשגשג.  ,שאנו מתמודדים מולו

ב טקסטים בודהיסטים קלאסיים מלמדים שעלינו להתמקד קודם כל באימהותינו, שהפגינו כלפינו טו

בוד, גופן והביאו אותנו לעולם. באופן מסורתי רוב התרבויות מעודדות כלב מוחלט כשנשאו אותנו ב

למעננו. אך גישה מסורתית זו הקריבו שהם  אם לא חיבה, כלפי האם והאב בתמורה לקורבנות

עברה שינוי בדורות האחרונות. די הרבה אנשים שדיברתי אתם בשנים האחרונות אינם נהנים 

ית. ם, במיוחד במקרים שההורים היו פוגעניים מילולית או פיזמיחסים חמים ומלאי חיבה עם הוריה

ינו מועיל. זה בסדר אטוב לב/חמלה -במקרים כאלה, שימוש בהורים כאובייקט של תרגול אהבה

 גמור להתמקד באובייקט אחר: קרוב משפחה נדיב, מורה תומך, חבר קרוב, בן או בת זוג, שותף,

תולים, בכלבים או בחיות המחמד שלהם. האובייקט של או צאצא. יש אנשים שבוחרים להתמקד בח

המדיטציה אינו חשוב באמת. הדבר החשוב הוא לשמור את תשומת הלב בקלילות על מישהו או 

 משהו שכלפיו אתה מרגיש קשר של חום ונדיבות. 

וב לב/חמלה כלפי ט-ול אהבהלב/חמלה נורמלית כלפי אחרים שונה מעט מתרג טוב-תרגול אהבה

בהצבת הגוף בתנוחת שבע הנקודות או לפחות בהזדקפות חוט השדרה תוך השארת  התחילו. עצמכם

 שאר הגוף במצב טבעי. 

במושב כמו אחרי ביצוע משימה  התרווחוכמה רגעים בתשומת לב נטולת אובייקט.  הישארועכשיו 

 בתודעה של ובכל המחשבות, הרגשות והתחושות העוברים בה.  תתבוננוגדולה ורק 

 מרגישים אתםלפיהם משהו שכלמישהו או  לבכםאת תשומת  הביאומה רגעים של מנוחה לאחר כ

רה בכוונה יופיע בצו בחרתםאם דמות של מישהו או משהו שלא  תופתעונדיבות, חיבה או דאגה. אל 

צורה ספונטנית. אחד במראש. זה קורה, לעתים קרובות  שעליה החלטתם זאת מאשרחזקה יותר 

; ול פורמלי בכוונה להתמקד בדודתו, אשר הייתה מאוד טובה אליו כשהיה קטןתרג להתחימתלמידי 

 אך הדמות שהופיעה שוב ושוב הייתה של גור כלבים שהיה לו כשהיה ילד. זאת רק דוגמה של

וכמה הטבעית של התודעה העומדת על שלה. למעשה היו לו הרבה זיכרונות חמים הקשורים חה

 ות של הגור ולא ניסה להתמקד בדודה, התרגול הפך קל יותר. לגור, וכאשר נכנע לבסוף לזכרונ

בכל כמה רגעים לתשומת לב נטולת  עוברים כשאתם, בתודעתכםלתחושת חום וחיבה לשכון  תנו

מדיטציה שלך לחוות ה לאחל לאובייקט  לעצמכם תנובין שני המצבים  עוברים כשאתםאובייקט. 

בין תשומת  עוברים אתםיו. אחרי כמה רגעים בהם אותה תחושה של פתיחות וחום שאתם חשים כלפ

דרכים. דרך  בכמהלהמשיך  ו, תוכלשלכםלב נטולת אובייקט ותשומת לב לאובייקט של המדיטציה 

במצב מאוד עצוב או כואב. כמובן, אם האובייקט  בחרתםאחת היא לדמות את האובייקט בו 

א לתודעה את מצבו הנוכחי. בכל פשוט להבי תוכלואב או צער עמוק, של ככבר במצב  שבחרתם

לתודעה יוצר באופן טבעי תחושה מוחלטת של נדיבות וקשר, ותשוקה  שהבאתםמקרה הדימוי 

 עמוקה לשחרר את הכאב. 

 שואלים שאתםבזמן  שבחרתםבקלילות על מי או מה  לבכםהשאיר את תשומת לגישה אחרת היא 

 תנוי רוצה להימנע מכאב או סבל?" "עד כמה אני רוצה להיות מאושר? עד כמה אנ עצמכםאת 

במקום מאוד  תקועים אתםככל האפשר. למשל, אם ספציפיות  להיות אלהעל דברים  למחשבותיכם



 
93 

איזשהו כאב פיזי אולי תרצו להפסיק  מרגישים אתםלמקום קריר ופתוח יותר? אם  תעברוחם, אולי 

בהדרגה אל האובייקט  םשלכאת תשומת הלב  הפנו, תשובותיכםעל  חושבים כשאתםאת הכאב? 

 ומה איך היא או הוא היו מרגישים באותו מצב.  שלכם

עם כל  שלכםליצורים אחרים, אלא גם ממוסס את ההזדהות  לבכםא רק פותח את לתרגול בדרך זו 

באותו רגע. כמו שידידי מנפאל גילה כשראה את המעביד הקודם  חווים שאתםכאב או אי נוחות 

ורי גאנשים, . יו יורק, ומסתיר את פניו מתחת לכובע גדול, אנחנו לא לבדשלו עובד באותו מוסך בנ

כלבים, ויצורים אחרים מחפשים את הדרך שלהם לשגשג, אך המוטיבציה הבסיסית שלהם אינה 

 שונה. 

 

 

 אנחנו לא אוהבים. שטוב לב/חמלה רגילה: התמקדות על מי או מה -אהבה

 

מהם אינו כל כך קשה אפילו  לכםואיכפת  מכירים שאתםאלה  טוב לב וחמלה כלפי-טיפוח אהבה

עדיין  אתםאו בעקשנות, בסופו של דבר  כשאתם רוצה לחנוק אותם מפני שהם מתנהגים בטיפשות

 לכםאותם. קצת יותר קשה להרחיב את אותה תחושת חום ושייכות כלפי אנשים שיש  אוהבים

 . סובליםממש לא  אתםהי בעיות אישיות או מקצועיות אתם, או כלפי אלה שמסיבה כלש

לתלמיד שלי למשל, היה פחד נוראי מעכבישים. הוא פחד לראות עכביש בפינת החדר או על אדן 

החלון או הכי גרוע, לדבריו, מעל האמבטיה. העכביש רק היה עושה את מה שהוא עושה: טווה 

, אך התלמיד רשת קורים, ומקווה למשוך זבוב או חרקים אחר )שבוודאי גם כן פחדו מהעכביש(

ניסה בחרדה להיפטר ממנו, מעך אותו במטאטא או שאב אותו בשואב אבק. לאחר כמה חודשים 

יחסים די אדישים  בהם התבונן בתשוקה של עצמו לשגשג ובפחד שלו עצמו מכאב וסבל, החל לפתח

 כלפי עכבישים. באופן זמני החל להתייחס לכל מפגש בצורה שונה. במקום למעוך את העכביש או

לשאוב אותו בשואב האבק אזר אומץ מספיק די ללכוד אותו בצנצנת ולשחרר אותו בחוץ. בסופו 

לא בבית  רק… של דבר החל לומר, "שלום לך, חבר קטן. מצא לך אוכל, מצא את האושר שלך

 שלי, בסדר?" 

ל אדן החלון או מעל האמבטיה שלו, אך עכמובן שזה לא גרם לכך שעכבישים לא הופיעו יותר 

 מקום להתייחס אליהם כאל אויבים הוא התחיל להכיר בהם כייצורים הדומים אליו במידה רבה. ב

 עכשיו, לכידת עכבישים בצנצנת ושחרורם בחוץ אולי אינו מסלול טיפוסי לפיתוח השלב השני של

 ה רגילה. אך זו התחלה. טוב לב/חמל-אהבה

חדות מאוד, מימין ומשמאל. האם בעזרת שתי מחטים דמיינו שהלחיים שלכם נדקרות כתרגיל, 

בלחי שמאל? הכאב בלחי ימין  חווים שאתםבלחי ימין שונה במשהו מהכאב  חווים שאתםהכאב 

. הכאב בלחי שמאל מייצג את הכאב וחוסר האושר של חווים שאתםמייצג את חוסר האושר והסבל 

ולי לא. אולי . האם אחד כואב פחות מהשני? אולי כן, אמחבביםלא  שאתםמישהו או משהו 

—ם לב אליה יותרשמי שאינכםכל כך למחט התקועה בלחי ימין כל כך הרבה זמן עד  התרגלתם

 תוכלואליו.  מודעיםממש  תםא—זה כאב חדגוני. אך המחט התקועה בלחי שמאל היא כאב טרי

או כלפי אלה  אל עצמכםוב לב/חמלה ט-למשוך את המחט מלחי ימין על ידי עבודה בתרגול אהבה

 תתחילואיזושהי נדיבות. אך המחט בלחי שמאל נשארת תקועה עד שממש  מרגישיםכבר  םשאת

שהם יסבלו  רוצים אתם. מחבבים מי שאינכם שלמהסבל  ושחרורולהרחיב את השאיפה לאושרו 

 קנאה כלפיהם או טינה. אך מי מרגיש את הכאב של מרגישים אתםאו שלא יהיו מאושרים. אולי 

 נאה? אותה טינה, קנאה או ש

 . אתם



 
94 

 לעצמכם תארווב לב וחמלה. ט-באהבה אוהבים שאינכםהתייחסות לאנשים ביש תועלת נוספת 

להתייחס לאדם הזה  יכולים אתםאו אל מישהו אחר בשנאה. עכשיו  אליכםשאותו אדם מתייחס 

וב ט—הגיון. אך אהבהב—יציבה מספיק לכםשאם התודעה —בכעס או בהתגוננות או אפילו

אותו אדם אומר או עושה דברים שפוגעים באנשים ש לסיבה לכךת איזשהי תובנה לב/חמלה מספק

 בוכה ומחפש בייאוש תחושה של נוחות ויציבות. במאחרים. אותו אדם סובל מכאב, נמצא 

חלקת השיווק של חברת ייצור גדול ונקרא לפגישה במרק התחיל לעבוד  שלילמשל, תלמיד אחד 

ספים. הפגישה התחילה מאוד לא טוב. האישה הייתה מאוד עם אישה שהייתה מנהלת מחלקת הכ

הפריע לה או הציע נקודת השקפה שונה משלה, פניה  כחנית, דיברה בלי הפסק, ואם מישהווו

 התאדמו והיא עמדה על דעתה אפילו ביתר תקיפות, 

 וב לב/חמלה והתחיל לראותט-אהבהב כשישב והתבונן בכל זה, התלמיד התחיל להסתכל על האישה

ילדה קטנה שאף פעם לא הקשיבו לה בילדותה. וכך החל להניד את ראשו  ,מעבר לקיר הכעס

ולהסכים עם האישה, ולומר לה כמה האבחנות שלה אינטליגנטיות והרעיונות שלה טובים. לאט 

לאט האישה החלה להירגע. הכעס שלה התמוסס והיא הייתה מסוגלת להקשיב לרעיונות של אנשים 

אליהם ברצינות. התלמיד שלי והאישה לא הפכו חברים הכי  טובים, אך אחרי  אחרים ולהתייחס

מעט תמיד מוזמן לפגישות אתה ותמיד נראה שהיה מסוגל להרגיע כהפגישה ראשונית הוא היה 

אותה; ובכל פעם שהיה צריך ללכת למחלקת הכספים הייתה איזושהי תחושה של הקלה מכל חברי 

כך מרגיעה עד שהאישה התנהגה לחבריה למחלקה קצת יותר  המחלקה. ההשפעה שלו הייתה כל

 טוב. 

לה והעריכו את האינטליגנציה שלה  לכולם. כשהקשיבו win-win situationכך הסיפור נגמר כ

איזשהו שחרור מהסבל שלה. האנשים שעבדו אתה ותחתיה לא היו נתונים לביקורת  חוותההאישה 

 לפיה החלו להתרופף גם כן.מתמידה, כך שהרגשות הלא נעימים שחוו כ

והתלמיד שלי החל לחוות יותר ביטחון בעצמו כשהחל לראות שהוא מסוגל לטפל במצבים קשים 

 וב לב/חמלה. ט-בעזרת הצלילות  והחוכמה שנולדו מאהבה

 

 

 טוב לב/חמלה ללא שיעור-אהבה

 

לאחר איזשהו וב לב וחמלה כלפי אלה שאנו כבר מכירים אינה קשה כל כך ט-כמובן שפיתוח אהבה

 תרגול. אך להרחיב את אותה תחושה של חום שייכות כלפי אל שאיננו מכירים ובמקרים רבים אין

אפשרות שנכיר, דורש קצת יותר מאמץ. כשאנחנו שומעים על טרגדיות ברחבי העולם או אפילו 

ל יש מספר מוגב .תחושה של חוסר אונים וחוסר תקווהעלולה להתפתח בסביבה הקרובה אלינו, 

של מאבקים שאנו יכולים להצטרף אליהם, ולפעמים העבודה וחיי המשפחה שלנו מונעים מאתנו 

לא שיעור עוזר להשתחרר מאותה תחושה של לטוב לב/חמלה -לעזור בצורה ישירה. תרגול האהבה

 חוסר תקווה. הוא גם מטפח תחושת ביטחון בכך שבכל מצב שנמצא את עצמנו ועם כל מי שנתמודד,

ת סיס להתייחס בדרך שאינה כל כך מפחידה או חסרת תקווה. אנו יכולים לראות אפשרויויש לנו ב

 שבלעדיו לא היינו רואים ואנו מתחילים לפתח הערכה גבוהה יותר לאפשרויות שבתוכנו. 

הצעד הראשון כמו תמיד הוא למצוא תנוחה רגועה לגוף ואז להשאיר את התודעה בתשומת לב 

יא בעדינות את תשומת הלב למחשבה הזאת: "בדיוק כמו שאני רוצה נטולת אובייקט. ואז להב

ים להשיג אושר ולהימנע מסבל, כך גם יצורים חיים אחרים מרגישים." אין צורך לדמות יצורים חי

שזה מועיל. אך בסופו של דבר טונגלן  תמצאולהתחיל בדימוי מסויים אם  ומסיימים, אך תוכל

יכול לדמיין וכולל בעלי חיים, חרקים, וכל היצורים  מתפשט מעבר למישהו או משהו שאתה

 שסובלים או יסבלו בכל דרך. 



 
95 

כפי שלמדתי, העניין הוא פשוט לזכור שהעולם מלא במספר אינסופי של יצורים חיים, ולחשוב: 

 "בדיוק כפי שאני רוצה אושר, כל היצורים החיים רוצים אושר. בדיוק כפי שאני מייחל להימנע

טוב לב/חמלה -באהבה שעשיתםים החיים מייחלים להימנע מסבל." בדיוק כמו מסבל,כל היצור

 יםממש עסוק את עצמכם תמצאו בתודעתכםלמחשבות האלה להתגלגל  נותנים כשאתםרגילה, 

 באיחול לאושר ולשחרור מהסבל של אחרים. 

 לאחרונה או שחוויתםכאמצעי לשליחת איזשהו אושר  שלכםהצעד הבא הוא להתרכז בנשימה 

שכל  דמו, נושפים כשאתםעכשיו לכל היצורים התבוניים ולקליטת הסבל שלהם.  חווים שאתם

החוצה בצורת אור טהור. האור הזה מתפשט  מכם זורמים בחייכם שרכשתםהאושר והיתרונות 

הלאה לעבר כל היצורים החיים ומתמוסס בתוכם, כשהוא מקיים את כל צורכיהם ומחסל את הסבל 

את הכאב והסבל של כל היצורים התבוניים כעשן כהה ושמנוני  דמו, יםשואפ כשאתםשלהם. 

שכל היצורים  דמובתרגול,  כשתמשיכו. לבכםומתמוסס בתוך  שלכםשנקלט דרך הנחיריים 

 ים בחסד ובאושר. מלאשוחררו מהסבל והם 

ל את התרגו התחילולנוח. ואז  שלכםלתודעה  הניחובדרך זאת כמה רגעים, פשוט  שתתרגלולאחר 

 בין טונגלן לבין מנוחה של התודעה.  עוברים כשאתםעוד פעם, 

רפויות  ידיכםזקוף מאוד, ולהניח את  כשגופכםלשבת  תוכלו, שלכם ויזואליזציהל זה עוזר אם

והחליקו את ידיכם  אצבעותיכםאת  פתחו, כשתנשפו. שלכםכשהאגרופים סגורים בקצה הירכיים 

 החליקו, כשתשאפואור יוצא אל כל היצורים החיים. למטה לעבר הברכיים כשאתם מדמים את ה

את האור הכהה  יםשואב אתםברפיון את האגרופים כאילו  תסגרובחזרה למעלה, ושוב  ידיכםאת 

 .בתוככםאותו  וממוססיםשל סבלם של האחרים 

ע העולם מלא בכל כך הרבה סוגים של יצורים, בלתי אפשרי אפילו לדמיין את כולם, בוודאי להצי

 את התודעה לאין סוף פותחים אתםה ישירה ומידית לכל אחד מהם. אך בעזרת תרגול הטונגלן עזר

 הופכת צלולה יותר, שלכםלרווחתם. התוצאה היא שבסופו של דבר התודעה  ומקוויםיצורים חיים 

 את היכולת לעזור לאחרים באינסוף דרכים, מפתחים אתםומודעת יותר.  מרוככתרגועה יותר, 

 . ישירותתי לובישירות 

 

 

 יצ'יטההבוד

 

יצ'יטה, מונח בסנסקריט שמתורגם לעתים קרובות כ"התודעה של ההשלב האחרון הוא בוד

די )שמגיע בוהההתעוררות" או "תודעה ערה". זוהי מלה מורכבת המחבר בין המונח בסנסקריט 

)שבדרך הפוך ער, להפוך מודע"( והמלה צ'יטה כ"למשורש הפעל בודה בסנסקריט, אשר מתורגם 

 כלל מתורגמת כ"תודעה" או לפעמים כ"רוח" במובן של "השראה"(. 

 היט’בודהיצ: מוחלטת ויחסית. יטה’בודהיצבתוך המסורת הבודהיסטית אנו מכירים בשני סוגים של 

מוחלטת מתייחסת לתודעה שהפכה טהורה לגמרי בעזרת השגת כל הרמות של התרגול וכתוצאה 

ישירות, בלי שאלה או התלבטות. הזרע של טבע הבודהה החבוי  מכך רואה את טבעה של המציאות

מסוגלת לראות ולדעת הכל, כשהיא דל והופך לעץ מפואר. גבתוך כל היצורים התבוניים 

מודעות חזקה לסבל שכל היצורים עוברים כאשר הם בורים במה  כוללתמוחלטת  יטה’בודהיצ

כל היצורים החיים מהשלב העמוק ביותר  שנוגע לטבע שלהם עצמם. היא גם כוללת כמיהה לשחרור

כמו אלה שהלכו בעקבותיו כדי להשיג הארה  של הסבל הזה. זה המצב שאליו הגיע הבודהה,

 מושלמת. 



 
96 

ורי מוחלטת מיד. במשך ימי חייו עבד הבודהה ההיסט יטה’בודהיצאך מעטים בינינו מסוגלים לחוות 

 הוא היה מסוגל להשיג את זה בזמן כל כך שש שנים עד שהגיע למודעות ערה שלמה. על פי האגדה

 קצר רק מפני שבילה הרבה הרבה גלגולים כשהוא פועל למטרתו. 

יחסית. כלומר התרחבות לתרגולים  יטה’בודהיצשל  נתיב הדרגתיריכים להתאמן לאורך צ נורוב

של טיפוח השאיפה שכל היצורים התבוניים  תר במובןקצת יוטוב לב/חמלה -שונים של אהבה

ת הפריחה המלאה של טבע הבודהה א—לא במובן אינטלקטואלי, אלא בעזרת חוויה ממשית—ינויב

 ונקיטת פעולות כדי להשיג מטרה זו.  ,שלהם

של רצון עז  יטה’בודהיצשני מימדים: רצון עז ויישום. בתמיד כרוך יחסית  יטה’בודהיצפיתוח 

ניים לרמה בה הם מכירים את כרוכה בעיבוד השאיפה מעומק הלב להרים את כל היצורים התבו

מיתי לגמרי. אנחנו מתחילים בכך שאנו חושבים: "הלוואי שהייתי משיג התעוררות האטבעם 

מושלמת כדי לעזור לכל היצורים התבוניים להגיע לאותו מצב." רוב התרגולים הבודהיסטיים 

ל בכל שפה או כ מתחילים באיזשהו סוג של תפילה המבטאת רצון עז זה. פשוט חזרה על תפילה זו,

מונחים שאתה מכיר, היא כמובן מועילה מאוד בכך שהיא עוזרת להרחיב את המטרה של התרגול 

עם  ופועליםזמן  משקיעיםשלנו. אך תפילות כאלה ורצון עז נשארים רק מלים עד שאנחנו ממש 

ים וב לב/חמלה רגילה או ללא שיעור. כפי שראינו קודם, אין דרך בה יכולט-מצבים של אהבה

לחוות אושר מושלם וסוף לסבל לעצמנו בלי חוויה ישירה של השאיפה שלנו ושל אחרים לאושר 

להשגת השחרור שלנו עצמנו הוא כמו משיכת המחט רק מלחי אחת. כל פעילות ולשחרור מסבל. 

 נוחות, כאב או פחד. -אי איזושהיזמן שהמחט נשארת בלחי השנייה, תמיד נרגיש 

 להביא אחרים לאותה קשה עוד יותרוקשה מספיק לעורר את עצמנו,  לא? נשמע כמו משימה גדולה,

התעוררות. אך אם נסתכל שוב בסיפור של האישה שאיבדה את ילדה, נוכל להתחיל לחוש שנוכחות 

של מישהו שהתעורר מאפשרת לאנשים אחרים להתעורר גם כן. לפעמים היא יכולה ללבוש צורה 

 חת דוגמה ממורה. של הקשבה לעצה או למורה, או לקי

של יישום מתמקדת בדרך להשגת המטרה של הבאת אחרים להתעוררות. רצון עז הוא  יטה’בודהיצ

הוא האמצעים שבעזרתם אנו מגשימים את  העביר אנשים מ"מקום" אחד לאחר. יישוםלהשאיפה 

 הרצון העז שלנו, 

 אושקר, רכילות ודיבור  של יישום. למשל, הימנעות מגניבה, יטה’בודהיציש דרכים רבות לתרגל 

, פעולה בדרכים שבכוונה תחילה גורמות לכאב. כמו כן, פעולה נדיבה כלפי אחרים, פיוס מריבות

דיבורים עדינים ורגועים במקום "לתפוס קריזה", ושמחה עם הדברים הטובים שקורים לאנשים 

 אחרים במקום לתת לעצמנו להיות מוצפים בקנאה. 

כל אספקט של חיי במדיטציה לוב לב/חמלה ט-את החוויה של אהבההתנהלות מסוג זה מרחיבה 

חווים כך שאיננו בלכולם. אנו מרוויחים מפני שאנו מכירים  win-winהיומיום. זה יוצר מצב של 

ו, אנו מתחילים להרגיש תחושה בנהכרה זו שוקעת כשלבד רגשות קשים או מצבים בעייתיים. 

דרך יותר מחושבת ומלאת חמלה לאחרים. להגיב בסוגלים מנו ואנו מבעצעמוקה יותר של ביטחון 

של הסבל שלהם, אנו מתחילים  אלה מסביבנו מרוויחים מפני שאנו מפתחים תחושה אינטואיטיבית

לפעול כלפיהם בדרכים יותר נדיבות ומתחשבות. והם, בתגובה מתחילים להתנהג בחמלה כלפי 

 אחרים. 

 ה להוביל את כל היצורים החיים לחופש מושלם ורווחהאין רצון עז ואומץ גדולים יותר מהכוונ

את המטרה. לכוונה בעצמה יש כוח  משיגים אתםמוחלטת של הכרה בטבעם האמיתי. לא חשוב אם 

תהפוך יותר חזקה, ההרגלים הרגשיים  שלכםהתודעה את פועלים בעזרתה,  כזה עד שכאשר

 כך, בעשותכםה ליצורים חיים אחרים. בעזר מיומניםיותר  תהפכו ואתםייחלשו,  שלכםוהמנטליים 

 . עצמכם שלכםאת הגורמים והתנאים לרווחה האישית  תיצרו

הבנת הסבל והגורמים לו, הפוטנציאל הטבוע בתוכנו, האמצעים להעברת הבנה זו לחוויה יכולה 

 להיחשב ספר ההדרכה לאושר שחשבנו שהחמצנו בלידה. 



 
97 

ישמים את המסקנות של ההבנה והניסיון למצב אך, כפי שאנשים רבים שואלים, איך אנחנו מי

 אנו מתמודדים בחרדה, עצב, קנאה, כעס או ייאוש? שהאישי שלנו? מה אנו עושים כ

על שאלות אלה עלינו לחקור בצורה מעמיקה, להשתמש בחיים של עצמנו כמעבדה של  תכדי לענו

 ניסיון. 

 

  



 
98 

 ישילש חלק

 יישום
 

 

 

 

 נמצא בפרי המנגו שהזרע 

 ( יש לודומים לו ) או עצים

 צמיחה.  את התכונה שלא ניתנת להכחדה של

 

 

 מאהיאנה אוטאראטאנטרה שאסטרהה—                                                   

 סקתורגם על ידי רוזמרי פו                                                       

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
99 

 חיים על הדרך. 10

 

 

 

 הזמנה למדיטציהניתן להשתמש ככל דבר ב

 סוגיאל רינפוצ'ה—

 ספר החיים והמתים הטיבטי

 נערך על ידי פטריק גאפני ואנדרו הארווי

 

 

 

 אנו צריכים בעיות.  ,בעיות פתורכדי ל

זה יכול להישמע  קצת מוזר, אפילו ראדיקלי. אך בתקופתו, הבודהה היה הוגה ראדיקלי שהציע 

 ונה בדרכים רבות מהאפשרויות שהוצעו על ידי כמה מבני זמנו. ת טיפול לסבל השתוכני

—ים המתבודדים בטיבטהמודטאני זוכר ששמעתי כשהייתי ילד על מסורת שהייתה נפוצה בין 

גברים ונשים שבילו חודשים ואפילו שנים כשהם מבודדים במערות בהן יכלו לתרגל תקופות 

ים בלי הפרעות ומצב מושלם בו מפתחים שלוות ארוכות בלי הפרעה. נשמע נחמד, לא? חיים פשוט

 חוץ מפרט אחד קטן. —נפש

 זה היה יותר מדי שליו. 

כשחיים לבד במערה בהר אין הרבה הזדמנויות להתמודד עם מחשבות, רגשות או צורות אחרות 

של סבל. כך שמדי פעם, מתבודדי המדיטציה האלה היו יורדים מההר, נכנסים לעיר או לכפר, 

לומר או לעשות דברים מטורפים. אנשי העיר או הכפר היו כל כך מתרגזים עד שהיו  ומתחילים

, או אפילו מכים אותם. אך עבור אותם מודטים ההתעללות עלבונות צועקים עליהם, מטיחים בהם

המילולית הרגשית והפיזית שעברו הפכה לתמיכה במדיטציה. הפגיעות האלה הפכו להזדמנויות 

התפיסה שכבות מבעד ל וקעמ יותר אפילוולהזדמנות לחדור ית ורגשית לפיתוח יציבות מנטל

 שלהם.  החווייהטבע ושגויה של טבעם העצמי, טבעם של אחרים ה

גדלה, הכרתם במצב הבסיסי של הסבל והגורמים לו העמיקה והם פיתחו מודעות  שהבנתםככל 

נו גורמים לעצמנו מדויקת יותר לבלבול השולט בחייהם של כל כך הרבה אנשים: הסבל שא

המושרש באמונה בתמידיות, עצמאות, וייחודיות. לבם נשבר למראה האנשים האלה, ונפתחה אצלם 

טוב לב וחמלה. הם היו יושבים במשך שעות, כשהם נוקטים בכמה מהתרגולים —חוויה של אהבה

 בכך ,אנשים שעזרו להם להתקדםלאותם את היתרונות שהשיגו  להעבירכדי  ,שתוארו קודם

 לגו עליהם והכו אותם. שלג

יות בע בודדי מדיטציה ובמובן זה אנחנו ברי מזל. איננו צריכים לחפשמתכמובן שרוב האנשים אינם 

או לקבוע פגישות כדי להיפגש בהן. איננו צריכים לשלם אף פרוטה עבור מחשבות ורגשות 

 מטרידות. חיינו חסומים באתגרים מכל סוג שאפשר לחשוב עליו. 

 ? אתםנו מתמודדים איך אנח

או —ויביםאכאל  אליהםכשאנו מתייחסים —אותםאנחנו נוטים די במובהק להכחיש או לצמצם 

 כאל "מנהלים".  אליהםלהציף אותנו ומתייחסים  להםנותנים 

היא להשתמש בניסיון —הקדומיםמודטים המצעית שהודגמה על ידי אדרך —אפשרות שלישית

 שלנו לחכמה, טוב לב, וחמלה.  היכולתותר של שלנו כאמצעי לפתיחת הכרה עמוקה י

 ."במונחים בודהיסטים, הגישה הזאת נקראת לעתים קרובות כ"הולכת חייך על הדרך

 . כאן ועכשיו—החיים שלך, בדיוק כמו שהם



 
100 

ת הטיפול של הבודהה לא הייתה לפתור או להקטין בעיות, אלא תוכניהמטרה הרדיקלית של 

להכרה בפוטנציאל שלנו. כל מחשבה, כל רגש וכל תחושה פיזית להשתמש בהן כבסיס או כמוקד 

 . שלהםולהכיר קצת יותר מקרוב את המקור  ,היא הזדמנות לכוון את תשומת הלב שלנו פנימה

אנשים רבים מסתכלים על המדיטציה כאל תרגיל, כמו ללכת לחדר כושר. "נפטרתי מזה עכשיו! 

 ינה משהו נפרד מחייך. היא החיים שלך. אני יכול כבר להמשיך בחיי!" אך מדיטציה א

במובן מסוים אנחנו מודטים כל הזמן: מתמקדים במהומה רגשית, מחשבות טורדניות, ומסיקים 

נטני מסקנות מחוויות על מי ומה אנחנו ועל טבעה של הסביבה. סוג זה של מדיטציה קורה באופן ספו

 בלי השתתפות מודעת שלנו. 

מה של מודעות. לרמעלה את התהליך של מדיטציה בלתי מודעת לקיחת החיים שלנו על הדרך 

אנשים רבים, כולל אני עצמי מאמצים גישה זאת בתקווה למצוא פתרונות  מידיים לכאב מנטלי 

אך החוויה בדרך כלל אינה נמשכת , ורגשי. כמובן אפשר להרגיש  איזשהו סוג של הקלה מייד

אוי, הסיפור חושבים "החירות מתפוגגת והם  הרבה. זה די רגיל שאנשים מתאכזבים כשתחושת

 הבודהיסטי הזה לא עובד". 

 חיב את זמנינראך אם נמשיך וניקח כמה רגעים במשך היום כדי להתבונן בחוויה שלנו ואז אולי 

ת הטיפול של בודהה היא הרבה יותר מאספירין שתוכניהתרגול הפורמלי שלנו, אנו מגלים 

 מחשבותינו ותחושותינו, אנו מגלים משהו יקר ערך.  פסיכולוגי. כשאנחנו בוחנים את

 

 

 זהב חבוי

 

 

 אוצר יקר ערך כלול בתוך התודעה של כל יצור חי. 

 

 המאהיאנה, אוטאראנטרה שאסטרה, —

 סוקתורגם על ידי רוזמרי פ

 

 

יש סיפור עתיק מאוד על הודי שכאשר חצה שדה מלא בוץ, הפיל חתיכת זהב קטנה שהחזיק. השדה 

ם נוח לאנשים מהסביבה לזרוק בו את האשפה שלהם, שאריות האוכל וכיוצא בזה, והכל הפך מקו

הפך לאיזשהי פסולת בוצית. הזהב נשאר שם מאות שנים, כשהוא מכוסה ערימות של בוץ ואשפה. 

לבסוף, אל אחד ירד לאדמה ודיבר עם איש שחיפש זהב, ואמר "תראה, יש חתיכה גדולה של זהב 

תכשיטים או —ל האשפה  הזאת. תחפור בה ותעשה משהו מועיל ממנהקבורה עמוק מתחת כ

 התוכן יקר הערך הזה לא יתבזבז". כך ש—משהו

הסיפור הוא כמובן אנלוגיה על ההכרה בטבע הבודהה, אשר מתעמעמת לעתים קרובות על ידי 

אותם "בוץ" הבורות, התשוקה והדחייה, סוגי האנדרלמוסיה המנטלית והרגשית השונים הנובעים מ

 שלושה רעלים בסיסיים. 

ות כתבי הבודהה המקוריים והפרשנויות שנכתבו על ידי מורים מאוחרים יותר מספקים אנלוגיות רב

שעוזרות לאנשים להבין את את טבע הבודהה שבעצמו אינו ניתן לתיאור. אך הדוגמה של הזהב 

נושא אחת השאלות היא כנראה הקלה ביותר להבנה עבור האנשים. לכן כאשר אני מלמד את ה

 הראשונות שלי היא "מהי התכונה של הזהב? 

 התשובות משתנות. 

 " נוצץ". 



 
101 

 "בלתי ניתן להכתמה"

 " עמיד"

 " יקר מציאות"

 " נדיר"

 " יקר!"

 " מושלם". 

 כולן תשובות מאוד הגיוניות. 

ובין  ואז אני שואל עוד שאלה:" האם יש הבדל בין חתיכת הזהב הקבור בבוץ ובאשפה מאות שנים

 חתיכת הזהב שנוקתה מהאדמה ומהבוץ?" 

 התשובה תמיד היא "לא". 

מאות שנים בבוץ אינן משנות את טבעו של הזהב יותר משהפרעות מנטליות או רגשיות יכולות 

יכול גרום לחתיכת זהב טהור להיראות  בוץלשנות את טבענו הבסיסי. אך כשם שציפוי עבה של 

סותינו השגויות והקבעונות שלנו יכולים להסתיר את טבענו ערימת סלעים רגילה, כך תפי כמו

 הבסיסי. במובן מסוים אנחנו נוטים לראות את עצמנו כסלעים מכוסי בוץ. 

והזוהמה כדי לגלות אפילו קטע אחד של חתיכת זהב  הבוץכמו מחפשי זהב המגרדים את כיסוי 

את ה"בוץ" שמסתיר  לגרדל הזהב" של טבע הבודהה, עלינו להתחי ב"חתיכתטהור, כדי להציץ 

 אותו. 

עבור רובנו זהו תהליך איטי והדרגתי. לוקח זמן להתרגל לרעיונות חדשים שיכולים להיות לא 

תרגול  על טבענו ועל המציאות שבתוכה אנחנו מתפקדים. כמו כן לוקח זמן לעבד בעזרת ,נוחים

 אשר יוצרותגורמים לעצמנו  יחסים יותר קשובים ופחות שיפוטיים כלפי המוני צורות הסבל שאנו

 גדול יותר של החוויה. החלק את ה

ממאמצים סבלניים של  ליהנותגה בפילוסופיה ובתרגול בודהיסטיים, וזכיתי ספוגדלתי בתרבות 

שהעבירה  ,רשרת דורות רציפהקיבלו משאת האימון שלהם עצמם ש ,מורים חכמים ומנוסים

קשה לי זאת עם כל הנסיבות המיטיבות האלה היה  ישירות ממורה לתלמיד עד לבודהה עצמו. ובכל

להכיל את טבעי הבסיסי כחופשי, צלול, וכן הלאה. האמנתי  שמה שאבי והמורים האחרים אמרו 

במיוחד כאשר החרדה ורגשות חזקים אחרים —היה נכון, אך לא יכולתי לראות את זה בתוך עצמי

 תפסו אותי בכוח כזה שבקושי הצלחתי לנשום. 

 י מופתע כשאנשים שואלים, "אם אני אמור להיות בעל כל התכונות הנפלאות האלה, מדועלכן אינ

ם אני כל כך גרוע? מדוע אני כל כך כועס? או חסר תקווה? או מדוכא? מדוע אני תמיד מתווכח ע

 בן או בת הזוג שלי, או הילד או החבר שלי?" 

 

 

 טבע הבודההלחסמים 

 

 

 . מה שנולד מחדש הוא ההרגלים שלנו

 

 , הדרך אל הרוגעהוד קדושתו הדאלאי לאמה, —

 נאסף ונערך על ידי רנוקה סינג

  

 

 דרכים לענות על השאלה הזאת.  כמהיש 



 
102 

 דרכו.  לחדורקודם כל יש הרבה בוץ ישן ויבש שצריך 

מהים כוא שאנו ה—כל שניה, כל תא ותא, כל אטום ואטוםב—הכל משתנה בו הדבר העיקרי בעולם

 וסיפוק. את שלושת הרעלים הבסיסיים של בורות, היצמדות ודחייה אפשר לתאר לביטחון, יציבות

 כמערכת תגובות לכמיהה הזאת. אנחנו יוצרים נקודת השקפה מכלילה במונחים דואליים כמו עצמי

ואחר ונושא ונשוא. אנחנו מגדירים את עצמנו בהבחנות כמו טוב ורע ונעים או בלתי נעים, 

 ו תמידיות, ייחודיות ועצמאות. ומשקיעים בהם תכונות כמ

ם כמובן שההרגל לארגן ולפרש את החוויה במונחים יחסיים אינו מתפתח במהירות. איננו מתעוררי

 בוקר אחד ומחליטים, "אהה, אני מתחיל להגדיר את העולם בצורה דואלית!" 

התחושה  יחסים בין אבריה—כנאמר קודם, מכלול התכונות הפיזיות והנפשיות הפילוסופית שלנו

מכוונות —שלנו, המבנים השונים בתודעה שלנו, התגובות האוטומטיות של חושים פיזיים אחרים

אותנו לארגן את החוויות שלנו במונחים של הבחנות. יחד עם זאת, הרקע התרבותי והמשפחתי 

שלנו, כמו גם המאורעות שקרו לנו בחיינו האישיים, מטפחים ומשפרים את הנטייה המוקדמת 

 וגית הזאת. בהדרגה מתפתחים יחסים מחזוריים. כשהשפעות תפיסתיות משפיעות על החוויה,הביול

החוויה משפיעה על ההתנהגות; ההתנהגות מחזקת את החוויה והחוויה מחזקת את התפיסה. שכבה 

 על גבי שכבה של בוץ מצטברת. 

היחסים בין ובץ טקסטים שמרחיב את כתבי הבודהה בצורה יותר מפורטת על ק—ההאבידהארמה

מכילה שמונים וארבע אלף צורות שונות של קשיים מנטליים ורגשיים —תפיסה, חוויה והתנהגות

. שעולות דרך צירופים שונים וצירופים מחדש של ההרגלים השורשיים של בורות, היצמדות ודחייה

ף זה הרבה מאוד בוץ! אנחנו יכולים לבלות את כל חיינו כשאנו חוקרים שמונים וארבעה אל

 נו המיוחד. למצבצירופים כדי להבין אילו מהם מתאימים 

בכל זאת כמה מאותם צירופים יוצרים קשרים קרובים. במהלך השנים מצאתי שאפשר להבין יותר 

בקלות רבים מהאתגרים שאנו מתמודדים אתם בחיים בעזרת חקירה איך, ברמה מאוד בסיסית, 

ו על עצמנו, על אחרים, על היחסים שלנו ועל הצירופים המסוימים האלה משפיעים על השקפותינ

  מצבים שונים שאנו נתקלים בהם ביומיום. 

שימה מציע רהמאהיאנה אוטאראטרה שאסטרה, אחד הכתבים המפורטים ביותר על טבע הבודהה, 

קצרה של חמש נקודות של מנהגים שלנו לארגון החוויות, אשר מחלישים את ההכרה שלנו בטבענו 

 . ממנושאנו סובלים  והרגשי  המנטלי את התוהו ובוהומאוד  היסודי ומחזקים

ביים במונחים פסיכולוגיים מודרניים, מכנים את ההרגלים האלה עיוותים או סכמות, מבנים קוגניטי

שנועלים אותנו בהשקפה מגבילה ומוגבלת על עצמנו, על אחרים, ועל העולם סביבנו. אני חושב 

". אלה הרגלים של ארגון והגבה לחוויות שמונעים מאתנו עליהם כעל "חסמים של טבע הבודהה

המודל המתעלה על  לחוות את חיינו עם מודעות עמוקה של חירות, צלילות, חוכמה, ופלא

 הקונוונציונלי הפסיכוטרפיסטי של להפוך להיות רק בסדר, מותאמים היטב או נורמליים. 

הייתה להפוך בודהות:  מטרתהר". ת הבודהה המשיכה מעבר ללימוד איך להפוך ל" בסדתוכני

קודת מנ—ער, בושה, קנאה, תסכול, מחלה, ואפילו מוותצ—את היכולת לגשת לכל חוויה לעורר

פארק הלאומי ההמבט התמימה שאנו חווים כאשר אנו רואים בפעם הראשונה את הגרנד קניון, 

דעות החרדה, או השיפוטיות, הפחד, שהלפני  .110יילוסטון, או המראות מהגג של מגדל טאיפה

 , יש רגע של מודעות טהורה שמתעלה מעל כל הבחנה בין החוויה והחווה. מתערבים

התיאור בסנסקריט ובטיבטית של הצירופים האלה, או החסמים של טבע הבודהה, כפי שכתוב 

אנה אוטאראטאנטרה שאסטרה, ארוכים מאוד. כדי להציג אותם, אני חושב שכנראה עדיף במאהי

 בדרך שתהיה הרבה יותר מובנת בקלות על ידי קהל בן זמננו. רכז אותם ל

שנות". ברמה בייברמה מילולית לגמרי החסם הראשון של טבע הבודהה ידוע כ"מורך לב" או "

עמוקה יותר המונח מצביע על נטייה טבועה לשפוט או לבקר את עצמנו, ולהגזים במה שאנו תופסים 

תנהגות. בעיני עצמנו אנו  רואים את עצמנו  כחסרי כפגמים במחשבה, בהרגשה, באופי, או בה

 יכולת, בלתי מספיקים, או "רעים". 



 
103 

אני זוכר מקרה שקרה במהלך סיור ההוראה הראשון שלי בגיל עשרים ושלוש. אחי, טצוקני 

 ביות אחרות מנעו ממנו לנסוע, לכן אני נשלחתי במקומו.התחיירינפוצ'ה, היה אמור ללמד, אך 

חילת הסיור הוכנסה אישה לחדר הקטן שהיה מיועד לראיונות פרטיים. לאחר שבועיים אחרי ת

שנערכה היכרות בסיסית היא התיישבה ואני שאלתי אותה כמה שאלות כלליות על איך היא 

 מסתדרת בשיעורים הציבוריים, האם הבינה מה שניסיתי לומר והאם יש לה שאלות מיוחדות. 

ה לרגע בשתיקה. כל גופה הפך מתוח. היא כיווצה את לאחר השיחה הראשונית הזאת, היא ישב

 לקחה נשימה עמוקה, נשפה ופקחה את עיניה.  ועצמה אותן,עיניה 

 ואז, בקול חלש, כמעט בלחישה אמרה, "אני שונאת את עצמי". 

תם כשאני בוחן את הווידוי הזה מאז, אני מבין כמה אומץ הייתה צריכה כדי לומר מלים אלו. באו

ים של ההוראה בצפון אמריקה, ידעתי מעט מאוד את השפה האנגלית ונזקקתי תמיד ימים ראשונ

למתרגם לידי. כך שהאישה שבאה לראיון פרטי התוודתה על אי הנוחות העמוקה ביותר שלה לא 

 רק לפני אלא גם לפני המתרגם שישב בחדר. 

ים י מבולבל. בין שמונבכל זאת אף על פי שהמתרגם העביר בצורה מדויקת את המלים שלה, הייתי ד

וארבע אלף הקונפליקטים המנטליים והרגשיים שנידונים באבידהארמה יש ללא ספק אחד שמתאים 

ל"שנאה עצמית". אך המונח עצמו היה חדש עבורי, כך שמצאתי את עצמי במצב מביך בו שאלתי 

 אותה למה היא מתכוונת. 

 היא שוב הפכה מתוחה והתחילה לבכות. 

לעשות שום דבר נכון. מאז שאני זוכרת את עצמי אנשים אמרו לי שאני מגושמת "אני לא יכולה 

י וטיפשה. אמי נזפה בי שלא ערכתי את השולחן או לא רחצתי את הכלים בצורה נכונה. המורים של

 אמרו לי שלעולם לא אוכל ללמוד. ניסיתי בכל כוחי לעשות את הדברים בבית ובבית הספר בצורה

ודה יתי יותר שנאתי את עצמי יותר על שאני כל כך מגושמת וטיפשה. יש לי עבנכונה. אך ככל שניס

די טובה אבל אני תמיד פוחדת שמישהו יצביע על שגיאה שלי ואני כל כך בחרדה עד שאני עושה 

ה, אך כשאנשים מחמיאים לי על קולי, כל מה שאני יכולה הכנסיישגיאות. אני שרה במקהלת 

 אנשים אומרים דברים נחמדים מפני שהם מרחמיםי במקום אחד, ובטח זייפתלחשוב עליו הוא איך 

 עליי. 

אני מרגישה כל כך חסרת תקווה. אני רוצה להיות מישהי אחרת. אני מתבוננת באנשים אחרים 

חייהם, ואני במסביבי שצוחקים, יוצאים לאכול צהריים או ארוחת ערב עם חברים, מממשיכים 

ל כמוהם? מה לא בסדר אצלי?". בעוד אני מקשיב, התחלתי לחשוב עתוהה מדוע איני יכולה להיות 

תקופת ילדותי המוקדמת; המחשבות, הרגשות ולעתים התחושות הפיזיות של חרדה ופאניקה, וגם 

אל תחושת הכישלון שהשתלטה עליי כשלא יכולתי לתפוס את השיעורים שאבי ומורים אחרים מאז 

 ת בניסיון העצמי שלי בצורה כזאת, התחלתי לתפוס משהוהציעו לי. לאחר כמה ימים של התבוננו

ממה שמרגישים בשנאה עצמית. איני יכול לומר שהצלחתי ליצור בדיוק את אותן מחשבות ורגשות 

הוא מצב אוניברסלי, אך הצורה המיוחדת בה הוא  דוקהשנאה עצמית שרדפו את האישה הזאת. 

אתגר אותי למשהו  ,ה של האישה הזאתמופיע שונה מפרט לפרט. התהליך של בחינת המצוק

שבשבילי היה שפה חדשה של חוסר שביעות רצון: מלים, מונחים, וחוויות המיוחדות לחיים של 

 אנשים מתרבויות שונות. 

כדי לעזור לאנשים להבין וליישם את העקרונות והתרגולים שהועברו אליי מהמורים שלי הייתי 

בדרכים שיהיו  ,י צריך לתרגם את השיעורים שלמדתיצריך לקלוט את השפה החדשה הזאת. היית

אליו  ,רלוונטיות לבעיות בהן התמודדו אנשים החיים בעולם חדש זה של ביטוי אישי ותרבותי

ת שנאה עצמית, אולי, היא דוגמא קיצונית לחסם טבע הבודהה הראשון, הנטייה להקטין א .נכנסתי

גשות דומים, אם כי במונחים שונים, לעתים עצמנו. במשך השנים שמעתי אנשים רבים מבטאים ר

פחות חמורים. כמה מהם היו מוכרים לי: אשמה, בושה או כעס כלפי עצמך על שלא הגעת למטרה, 

 או שאמרת או עשית דברים "בלהט הרגע". 



 
104 

, להשיג כל דבר שהוא מספר אנשים שפגשתי דיברו גם הם על דימוי עצמי נמוך: ספק מציק ביכולת

או יותר תמידי להמעיט בערך עצמם או לראות מעט מאוד אפשרות להצליח בכל  והמנהג הפחות

פעילות שהיא בה הם עוסקים. שמעתי גם אנשים מדברים על חרדת ביצועים, תחושה שהעבודה 

שהם עושים פשוט אינה טובה מספיק. הם מתאמצים יותר ויותר, הופכים פרפקציוניסטים או 

workaholicsעל מה  בכבליםעצמנו כבילת ות בהתנהגות אישית כמו . אותו דחף אפשר לרא

שאנחנו צריכים או לא צריכים לעשות במצבים חברתיים. כמה אנשים שדיברתי אתם פשוט קופאים 

כאשר נתקלים במצבים בהם אנשים שהכירו או אהבו חוו כאב פיזי, רגשי או מנטלי. הם אינם 

תחושה מציפה של היותך איום "תיארה כ  תאחעל ידי משהו שאישה  ומוכנעיםיודעים מה לעשות 

 ונורא". 

מחלה פיזית. למשל, לחוסר תקווה, חוסר יישע, ייאוש ורגשות כואבים אחרים קשורים מאוד גם 

דיכאון הוא הפרעה פיזיולוגית שונה מאוד מלהרגיש עצוב או מדוכא. מהשיחות שלי עם מומחים 

ל אבות של ביקורת עצמית מחזקות את הפוטנציאוירולוגיה והפסיכולוגיה, חזרות כוהובתחום מדע 

אשר גם היא מגבירה מחשבות הרסניות ורגשות המלוות אותן. התמכרות, —למחלה פיזית

לאלכוהול, סמים, אוכל, הימורים או התנהגויות אחרות של הרס עצמי, היא הפרעה נוספת אשר, 

של, גופנו. אלכוהול או סמים למעל פי רוב הרופאים והפסיכולוגים שאתם דיברתי, מושרשת פיזית ב

נוטים לספק תחושה מלאכותית של נינוחות וביטחון לאנשים שחסר להם ביטחון בעצמם או 

 ביכולתם להתקשר לאחרים. 

הוריקאן של תגובות מנטליות, רגשיות, ופיזיות מתפרצות כאשר נתקלים בצורות אחרות של סבל 

 ות ולבסוף, מוות. טבעי: הצורות השונות של מחלות, תאונות, הזדקנ

מחמשת החסמים של טבע הבודהה שיפוט עצמי הוא אולי הקל ביותר לזיהוי. מחשבות ורגשות של 

קרוב לפני השטח של המודעות. קצת יותר  מתקיימות", אשמה, בושה וכן הלאה, "התאמהחוסר 

ובות שהוא המהות של החסם השני. לעתים קר, קשה לזהות את היחס השיפוטי שלנו כלפי אחרים

ה של מ מתורגם כ"זלזול כלפי יצורים נחותים", הפגם השני הזה מייצג את הקיצוניות ההפוכההוא 

ט זו הוא מבשאפשר לכנות הממדים של השיפוט: השקפה קריטית על אחרים. פירוש צר של נקודת 

ייה כל אחד חוץ ממני הוא פחות חשוב, פחות מוכשר, או פחות ראוי ממני. באופן רחב יותר, זו נט

להאשים אחרים באתגרים שאנו חווים: מישהו אחר עוצר אותנו, והמישהו הזה הוא פשוט רע, 

ם עטועה, עקשן, בור או מניפולטיבי. אם שיפוט עצמי מייצג במידה מסוימת חוסר יכולת להזדהות 

עצמנו, ההפך בקצה השני של הספקטרום משקף חוסר יכולת לראות משהו טוב באחרים או להקשיב 

 שיש להם לומר. למה 

לפעמים שיפוטים כאלה הם ברורים. למשל כששני אנשים מתאהבים, יש תקופה ראשוני שבה כל 

ההתגשמות המוחלטת של חלומותיהם. אך לאחר כמה —אחד רואה את השני כמושלם לגמרי

חודשים, "חוסר שלמויות" עולות על פני השטח. וויכוחים מתחילים. האכזבות וחוסר הסיפוק 

יה כל אחד מבני הזוג נוטה להגדיר את השני כ"האיש הרע", מקור ההתעצבנות והכאב. הנטיגדלים. 

ם הזאת יכולה להפוך מכאיבה במיוחד אם הזוג נשוי או חי ביחד הרבה שנים, וחולק בית וסידורי

 פיננסיים שונים. 

לונה על אותו סוג של שיפוט יכול לעלות גם במצבים מקצועיים. לאחרונה, תלמיד שלי השמיע ת

ו מישהו שהוא עובד אתו שפוגע בו, אומר עליו דברים מגעילים, וחותר תחת מעמדו בארגון שבתוכ

ס שניהם עובדים. הוא כעס מאוד והתחיל לחשוב על עמיתו לעבודה  כעל אויב, מישהו שרוצה להרו

 וקאי",אותו. הוא האשים את האיש בכל הבעיות שהיו לו בעבודה, וחשב עליו שהוא "אכזרי", "דו

 ו"הרסני בכוונה". 

אך לפעמים השיפוטים שלנו את האחרים יכולים להתבטא בדרכים מעודנות יותר. למשל, אחד 

מהתלמידים שלי סיפר לאחרונה על אישה שהכיר שהתאבלה על מותו של בן משפחה קרוב. היא 

על האבל  קיבלה תנחומים מחבר שאחיו מת לאחרונה, כך שכשדיברה אתו התחילה לדבר בחופשיות

שלה עצמה. במהלך השיחה היא התחילה לשמוע את תקתוק המקשים ברקע והבינה שהוא בודק 



 
105 

ועונה לאימיילים. היא הרגישה, כפי שתיארה זאת, "בעיטה בבטן". החבר לא הקשיב באמת. 

האינטרסים שלו דרסו את היכולת שלו להיות נוכח לגמרי באבל של האישה, והוא אפילו לא היה 

פעה ההרסנית שהייתה להתנתקות הזאת על חברתו ואפילו עליו עצמו: לא רק שהוא מנע מודע להש

 מחברתו את החמלה שהייתה זקוקה לה כל כך באותו זמן, הוא גם בודד עצמו ממנה. 

בדיוק כמו שחסמי טבע הבודהה הראשון והשני מייצגים קיצוניות של שיפוט, החסמים השלישי 

דות על טבעה של החוויה, נקודות מבט שאפשר לומר שיכולות והרביעי מייצגים השקפות מנוג

 לקבע את שני העיוותים הראשונים במקום. 

החסם השלישי יכול להיות מתורגם בדרכים שונות: "ראיית הלא אמיתי כאמיתי", "תפיסת מה 

י שאינו מקורי כמקורי", או בצורה פחות מדויקת, "ראיית הלא מציאותי כמציאותי". באופן בסיס

 ,כל המונחים האלה מסמנים דבקות באמונה שהתכונות שאנו רואים אצלנו, אצל אחרים, או בתנאים

—קיימים באמת מטבעם היסודי ובאופן תמידי. במונחים בודהיסטים, הנטייה הזאת מכונה נצחיות

נטייה לאחוז באספקטים מסיימים של חוויה כמוחלטים ותמידיים ולא כצירוף זמני של גורמים 

נו, . אולי דרך פשוטה יותר לתאר את נקודת המבט הזאת היא "להיות תקוע". אנחנו מי שאנחותנאים

 אחרים הם מי שהם, מצבים הם מה שהם וזהו זה. 

ה החסם הרביעי, "ראיית הנכון כלא נכון", מייצג את נקודת המבט המשמרת: הכחשה, או אולי צור

וד טבע טהור, צלול, חופשי מיסודו נשמע מאחזקה יותר דחייה גמורה של טבע הבודהה. הרעיון של 

רעיון שמיסטיקאים חולמים עליו. אם —נחמד, אך עמוק בלבך אתה מאמין שזו בסך הכל פנטסיה

תוכל לתאר את החסם השלישי כראיית הבוץ, אפשר לומר, ככיסוי תמידי בלתי חדיר, את החסם 

ת מבינים לעתים קרובות הרביעי אפשר להסביר כראייה שיש רק בוץ. את נקודת המבט הזא

כניהיליזם: ייאוש בסיסי שאינו יכול להודות בפני עצמו או בפני אחרים באפשרות של חירות, 

  חוכמה, יכולות או פוטנציאל. בצורה מילולית יותר אפשר לקרוא לזה "נקודה עיוורת" בסיסית.

רה מסורתית החסם החמישי של טבע הבודהה, שאפשר לראותו כיסוד כל האחרים, מפורש בצו

כמיהה —כאובססיה עצמית. במונחים בני זמנינו אנו יכולים להבין אותי כ"המיתוס של האני"

בין אם זה כרוך בשיפוט —נואשת ליציבות במונחים של "אני" ו"שלי". המצב שלי, הדיעה שלי

בכל מקרה משקף נקודה דוממת בממלכת —עצמי, שיפוט אחרים, להיות תקוע, או להיות עיוור

ו, יה המשתנה כל הזמן. אנו נצמדים לדיעות שלנו, לסיפורים שלנו, למיתולוגיה האישית שלנהחוו

 באותו כוח בו אנו תופסים את צדדיו של קרון רכבת ההרים. 

 

 יחסי עבודה

 

זמנית, אך הוא עדיין שם ותמיד יופיע כאשר הציפור לא להראות עפה בשמים יכול ששל ציפור  צל

 תרד לאדמה. 

 , אוצר התכונות היקרות—           

 גם על ידי קבוצת התרגום פאדמאקארהרתו

 

 

אף אחד מהמצבים שאנו חווים נוצר אך ורק על ידי חסם זה או אחר מחסמי טבע הבודהה. הם 

לא על גבולות —פועלים יחד, כמו קבוצה של דיקטטורים שיוצרת ברית כדי להכריז שליטה

 ים. אחד מהם יכול להיות בעל תפקיד דומיננטי יותרגאוגרפיים אלא על גבולות מנטליים ורגשי

 מהאחר, אך כל אחד תורם בדרכים שונות לדרך בה אנו חושבים, מרגישים ופועלים. 

למשל, לפני כמה שנים במהלך אחד מסיורי ההוראה שלי פגשתי זוג נשוי, שניהם בעלי משרות 

יאו משוכללת. במשך השנים הם מכניסות, בית נוח, שתי מכוניות, שתי טלוויזיות ומערכת סטר



 
106 

השיגו רמת חיים השונה בתכלית מהתנאים שאני רואה בחלקים אחרים של העולם.. אך סופשבוע 

אחד כאשר נסעו מחוץ לעיר עברו בשכונה שרובה בתים גדולים ודונאמים של דשאים וגנים סביבם. 

ונה עשירה יותר? האם והם החלו לתהות, "למה שלא נעבור לבית גדול יותר? למה שלא נחיה בשכ

 לא נהיה מאושרים יותר?" 

 הדבר נראה די הגיוני, לכן הם קנו קנו בית גדול יותר בשכונה עשירה. 

זמן קצר אחרי זה עברו לשם והתחילו לראות שלשכנים שלהם יש מכוניות יקרות. בכל פעם 

ים לבשו שהשכנים שלהם יצאו מבתיהם הם לבשו בגדי מעצבים חדשים. גם החברים של השכנ

שים בגדים יקרים ונהגו במכוניות יקרות. וכך גם בני הזוג קנו מכוניות חדשות יקרות ובגדים חד

 ויקרים לעצמם. אך ככל שבזבזו הרבה כסף תמיד הרגישו שהם מתחרים עם שכניהם. 

וד לבסוף הלחץ לשמור על סגנון חיים גבוה החל להשפיע על היחסים בין בני הזוג. הם נאלצו לעב

ת ארוכות כדי לכסות את ההוצאות. הם התווכחו על כסף: איך צריך להרוויח אותו, ואיך שעו

להשקיע אותו ואיך להשתמש בו. לבסוף הלחץ הפך כל כך חזק עד ששניהם איבדו את מקום 

 עבודתם והפכו כועסים ומתוסכלים זה על זה, מתקוטטים במרירות על כל דבר קטן. 

 ראיון פרטי. נתתי להם קצת שיעורי בית. "מה לעשות?" הם התחננו במהלך 

"מה הוא מקור הקושי שלכם?" שאלתי. "האם זה הבית שלכם? הבגדים? השכנים? קחו כמה ימים 

 להתבונן במצבכם ואז חזרו וספרו לי מה גיליתם." 

ם הם קיבלו כבר קודם הנחיות בהתבוננות פשוטה במחשבות וברגשות בלי שיפוט, ואני עודדתי אות

את מצבם בדרך הזאת: לא להאשים את עצמם או אחרים אלא פשוט להתבונן במחשבות לראות 

 וברגשות העוברים בתודעה שלהם. 

 כאשר חזרו אליי התברר שהבעיה לא הייתה המכוניות, הבית, הבגדים או השכנים. 

"הסתכלתי על הבתים האלה, על האנשים והמכוניות שלהם והרגשתי שאני רוצה יותר ממה שהיה 

 ," אמר הבעל. לי

"אני קנאתי בהן," הוסיפה האישה. הם אף פעם לא הזמינו אותנו למסיבות שלהם. הם אף פעם 

אפילו לא בירכו אותנו כשהגענו לשכונה. התחלתי לחשוב, "הם אינם אנשים מאוד נחמדים. 

 מתנשאים. בסדר, אני אראה להם! "

שך ת יותר, בגדים יקרים יותר. "הוא מ" וכך קנינו יותר דברים, "המשיך הבעל," מכוניות גדולו

 בכתפיו. "אך נראה שזה לא עשה שום רושם." 

 …" "כל הדברים האלה," נאנחה האישה. "היינו מאושרים אתם זמן מה, אבל

 "וכשהתחלתם לריב?" שאלתי. 

ר וקרב בינינו, "נאנחה האישה." 'אני צדקתי בקשר לדבר הזה' 'אני צדקתי בקש-"הו, זה היה דו

 ההוא' 'אתה טעית בעניין הזה' 'את טעית בעניין ההוא'. הו, זה נמשך כך חודשים." לדבר 

כששניהם פורשים כל אחד את התובנות שלו, הכתפיים שלהם התרפו והמתח בפניהם, ברגליהם 

ובזרועותיהם נרגע. הם כבר התחילו לראות את החוויה שלהם כהצטברות של מחשבות והרגשות 

ה שהדהים אותי היה הפעולה ההדדית בין חסמי טבע הבודהה. אלה היו שנבנו במשך שנים. אך מ

אמונות מושרשות היטב על תמידיות, ייחודיות, —הדרכים בהם שיפוטיות לגבי עצמם ואחרים

ועצמאות; עיוורון לפוטנציאל הפנימי שלהם; והיצמדות לנקודת מבט ספציפית המבוססת על איך 

 השפיעו זה על זה. —"אני" רואה דברים כנכונים ומתאימים

 "אם כך מה אתם מתכוונים לעשות עכשיו?" שאלתי. 

 הם הסתכלו זה על זה. 

 "אני לא חושבת שברגע זה אנחנו במצב בו אפשר לעשות איזשהן החלטות גדולות," השיבה האישה.

 "אני חושבת שאנחנו צריכים לקחת קצת זמן כדי להתבונן בדרך בה אנחנו מתבוננים." 

דרך בה אנחנו מתבוננים" היא המהות של הובלת החיים על הדרך. בוודאי, כולנו "התבוננות ב

עומדים לחוות שינויים ואתגרים בחיינו. אך אם מתבוננים בדרך בה אנו מתבוננים בהם, משהו די 

מופלא מתחיל לקרות. השכבות של ה"בוץ שהעכירו את הפוטנציאל שלנו הופכות אדמה פוריה, 



 
107 

טוב הלב, והחמלה. חסמי טבע הבודהה -השתרש זרעי החוכמה, אהבהשבה מתחלים לצמוח ול

 הופכים ל"פריצות דרך" של טבע הבודהה. 

 איך? 

 בעזרת יישום ההבנה של מצבנו היסודי ביחד עם התרגול של תשומת לב, תובנה ואמפטיה. 

 

 

  



 
108 

 להפוך את זה לאישי. 11

 

 

 אתה מתמודד עם קושי, אתה עומד מול גילויכש

 הרצאות באלטימורלורד קאלווין, תומפסון, וויליאם —

 

לעתים קרובות אני מלמד במערך של קבוצות. כך שכאשר אני מסביר איך לעבוד עם מחשבות 

ורגשות בעזרת שלש השיטות שתוארו בחלק השני, אני נוטה להביא דוגמאות פשוטות שרוב 

—מהניסיון העצמי שליפעמים אני לוקח ל—האנשים יכולים להתייחס אליהן, כמו כעס, פחד או

 חרדה. בכל זאת, כמעט באופן קבוע, מישהו ישאל, "אוקיי, אני מבין איך לעבוד עם כעס ופחד,

י אבל איך אני עובד עם קנאה?" מישהו אחר יבקש הסבר על עבודה עם דיכאון או בדידות או דימו

 עצמי נמוך. 

לא ששיטה אחת מתאימה  למעשה, אפשר להשתמש באותן שיטות בכל מצב רגשי או מנטלי. זה

נים יותר לכעס, אחרת לאבל, שיטה שלישית לחרדה, וכן הלאה. אילו זה היה כך, היינו צריכים שמו

 ! וארבע אלף שיטות שונות כדי לעבוד עם כל קונפליקט מנטלי או רגשי

אפילו מספר גדול כזה של שיטות אולי לא היה מספיק, משום שאף פעם החוויות של שני אנשים 

 ן שוות. לחלק מהאנשים מצבים מסוימים שולטים בחייהם תקופות ארוכות. רגשות של דיכאון,אינ

בידוד, אשמה או פחד מכישלון נוכחים במלוא עוצמתם ונראים כבלתי נמנעים. לאחרים, מחשבות 

ורגשות מגוונים יותר. קנאה, עצב, כעס וכן הלאה, עשויים להימשך זמן מה כשהם מתחלפים 

 גשות רוגע וסיפוק. בתקופות של ר

ולאחרים בכלל לא ברור מה הם מרגישים. כמו שתלמיד שלי התוודה לפני לאחרונה, "במשך זמן 

הלכתי לעבודה, —ארוך נראה היה שאני עובר מיום ליום בתוך איזשהו ערפל או ענן. תפקדתי

י. ך לא הרגשתי באמת מעורב בשום דבר שעשיתא—קניתי בסופר, שילמתי חשבונות וכן הלאה

מצופה לא היו באמת עליות או ירידות. בתוכי הייתי פחות או יותר ריק, עושה דברים מפני שזה מה ש

 ממני. "

סוג אחר של ערפל יכול לעטוף אותנו כשאנחנו נתקלים במצב בלתי צפוי, מאוד לא נעים. למשל 

הכריז שהוא אישה טאייוואנית שפגשתי מזמן סיפרה לי על הלם נורא שעברה שנים קודם, כשבעלה 

נוסע לסין למטרת עסקים. כמה ימים אחרי שעזב החליטה שתיקח חופשה לכמה ימים ונסעה לאתר 

נופש בדרום טאייוואן. כאשר נכנסה למסעדה ראתה את בעלה עם אישה אחרת. "הייתי קפואה", 

אמרה. "ברגעים הראשונים לא ידעתי מה לחשוב או מה להרגיש. ואז לפתע, היו לי יותר מדי 

גשות. רתחתי, נפגעתי וקינאתי. הרגשתי נבגדת ומטופשת. רציתי לרוץ ולהתעמת מולם ורציתי ר

 רק להיעלם מעל פני האדמה. עברו חודשים עד שהבנתי את כל הרגשות האלה, ואני חושבת שעדיין

לא גמרתי. לפעמים, כולם חוזרים ומציפים ולפעמים אני מוצאת את עצמי חיה מחדש את הרגעים 

 ".ם בהם הייתי מאובנת לגמריהראשוני

כשהקשבתי לאנשים המתארים את המצבים המסויימים שלהם או מבקשים שיטות להתמודד עם 

רגשות ספציפיים, הבנתי שיהיה יעיל יותר להציג את שלושת התרגולים של תשומת לב, תובנה, 

טלי או ואמפטיה במונחים של תהליכים המתרחשים צעד אחרי צעד שאפשר ליישם בכל מצב מנ

 רגשי. הצעדים עצמם הנם פשוטים ועקביים בכל שלושת התרגולים. 

יש כמה סוגי תועלת באימוץ גישה זו של צעד אחרי צעד. הראשונה מערבת שיטה מעשית של הקלה 

מידית במצב של כאב מנטלי או רגשי. השנייה למשוך את תשומת הלב להשפעה של אמונות 

בעות תבניות מנטליות ורגשיות. התועלת השלישית, שמק—חסמי טבע הבודהה—מושרשות היטב

המשמעותית ביותר, כרוכה בהכרת חסמי טבע הבודהה כתוצרי התודעה. כשאנו מתחילים להכיר 

בכוח התודעה להשפיע על הווייה שלנו, אנו יכולים להתחיל לעבוד עם הכוח הזה ולגלות בתוכנו 



 
109 

ות, כשאנו מקדישים זמן להתבונן בדרך בה חירות שקודם לא יכולנו אפילו לדמיין. במלים פשוט

 אנו רואים דברים, הדרך בה אנו רואים דברים משתנה. 

בעמודים הבאים, נבחן את הצעדים בפרוטרוט. כרגע אפשר לסכם כך: התרגיל העיקרי, נסה משהו 

 שונה, צעד לאחור וקח הפסקה. 

רגול הבסיסי ביותר הבה נתחיל בבחינת הדרך ליישם אותם צעדים בהקשר של שאמאטה, הת

 משלושתם, והחשוב ביותר לכל אחד היוצא לדרך המדיטציה. 

 

 

 המטרה של תשומת לב

 

 רגשות סוערים זמןאפילו ב התבוננות פנימיתשומר על המצב הנייטראלי שהיא ….. מודעות עצמית

 , אינטליגנציה רגשיתדניאל גולמן—

 

 

ושבת ע לכיוון הזה וההוא, תלוי בכיוון בו נבאופן רגיל, התודעה שלנו היא כמו דגל ברוח, מתנוע

ל הרוח. אפילו אם איננו רוצים להרגיש כועסים, מקנאים, בודדים או מדוכאים, אנחנו נסחפים ע

ידי רגשות כאלה ועל ידי המחשבות והתחושות הפיזיות המלווים אותם. איננו חופשיים; איננו 

 יכולים לראות דרכים אחרות, אפשרויות אחרות. 

ה של תרגול תשומת לב, או שאמאטה, היא להפוך מודעים למודעות. מודעות היא הבסיס, או המטר

מה שאפשר לכנות ה"תמיכה" של התודעה. היא יציבה ובלתי משתנה. כמו המוט שאליו הדגל של 

הכרה רגילה מחובר. כשאנו מכירים והופכים מבוססים במודעות של המודעות, הרוח מניעה את 

ב. אך במקום להיסחף על ידי הרוח אנחנו מפנים את תשומת הלב פנימה, הרגש עדיין תנשו

י הו, זה מה שאנ'מתבוננים במעברים ובשינויים מתוך כוונה להפוך קרובים למימד ההכרה שמזהה 

כשאנו עושים זאת, איזשהו חלל נפתח בתוכנו. עם התרגול, החלל  '.מרגיש, זה מה זאני חושב

מתחיל להתרחב ולהסתדר. אנחנו יכולים —ודעהשל הת אשר הוא הצלילות הטבעית—הזה

להתבונן במחשבות וברגשות בלי להיות מושפעים מהם בהכרח בדרך כה חזקה ומלאת חיים כפי 

 היינו רגילים קודם

לחשוב את מחשבותינו, אך לאט לאט הזהות שלנו  ,אנחנו יכולים עדיין להרגיש את הרגשותינו

דד, מתבייש, מפוחד או בעל דימוי עצמי נמוך לאדם שיכול מתחלפת מאדם שמגדיר את עצמו כבו

 להתבונן בבדידות, בבושה ובדימוי עצמי נמוך כתנועות של התודעה. 

ת האם אני מודע למודעות ובאותו זמן מודע למחשבו'זה לא בלתי רגיל, במיוחד בהתחלה, לדאוג, 

תה יודע שהמטרה של התרגול למעשה, אין צורך לדאוג. ברגע שקיבלת את ההנחיות, א '?ולרגשות

 היא פשוט לפתח מודעות. ברגע שהבנת את המטרה, מודעות למודעות מתחילה לצמוח באופן טבעי. 

באם היא הורדת משקל, בניית שרירים, —התהליך אינו שונה מהליכה למכון כושר. יש לך מטרה

רים משקולות, רץ שיפור הבריאות או איזושהי סיבה אחרת. כדי להשיג את המטרה הזאת, אתה מ

על ההליכון, הולך לשיעורים וכן הלאה. בהדרגה אתה מתחיל לראות את הפירות של הפעולות 

 האלה, וכשאתה רואה אותם זה מעודד אותך להמשיך. 

במקרה של תרגול תשומת לב, הנקודה החשובה היא לדעת שהמטרה היא לייסד ולפתח יציבות של 

, ברגשות, ואפילו בכאב בלי להסס. בזוכרנו זאת הבה המודעות שתאפשר לך להתבונן במחשבות

 נתבונן ביישום הצעדים. 

 

 



 
110 

 צעד ראשון: התרגיל העיקרי

 

התרגיל המרכזי של תרגול תשומת לב יכול להתחלק לשלושה שלבים. הראשון הוא פשוט התבוננות 

הבאת תשומת הלב —במחשבה או ברגש במה שבמונחים בודהיסטים ידוע כמודעות רגילה

חשבות או להרגשות בלי מטרה או כוונה ברורה. רק שים לב וזהה מה שאתה חושב או מרגיש, למ

 .'אני כועס. אני עצוב. אני בודד'

אנחנו מתרגלים תשומת לב רגילה בכל רגע של כל יום. אנחנו מסתכלים על ספל למשל, ופשוט 

פל ה ספל טוב, ספל רע, סמבינים, זה ספל. מעט מאוד שיפוט כרוך בשלב הזה. אנחנו לא חושבים ז

מושך, ספל קטן, או ספל גדול. אנחנו רק מזהים ספל. יישום מודעות רגילה למחשבות ולרגשות 

הצליח להו, אני כועס. הו, אני מקנא. הו, אני מתוסכל. הו, הייתי יכול ''דורש אותה הכרה פשוטה: 

 .'יותר. הו, אמרתי )או עשיתי( משהו

חשבות ורגשות אינן ברורים מאוד. במקרים כאלה, אנו יכולים לפעמים, כפי שהוזכר קודם, מ

תח להתבונן במסרים שאנו מקבלים מהגוף הפיזי שלנו. אם איננו יכולים לשבת במנוחה או חווים מ

פיזי, אנחנו יכולים פשוט להתבונן בתחושות האלה. תחושות פיזיות יכולות לשקף המון מצבים 

ה, חרטה או תערובת של מחשבות ורגשות טורדניים. אכעס, תסכול, קנ—רגשיים או מנטליים

הנקודה החשובה היא פשוט להתבונן במה שקורה ולהכיר בכל מה שאתה חווה בדיוק כפי שהוא, 

 ולא להתנגד או להיכנע לו. 

התייחסות למחשבות ולרגשות כאובייקטים להתמקדות —השלב הבא דורש מודעות מדיטטיבית

דעות. למשל, תלמיד של סיפר לי פעם שהוא סבל ממה שכינה שבעזרתה אנו יכולים לייצב מו

תסביך "ריצוי אנשים". בעבודה, תמיד ניסה לעשות יותר, לעבוד יותר שעות כדי להשלים 

פרויקטים מקצועיים וכתוצאה מכך נגזל ממנו זמן שרצה לבלות עם אשתו ומשפחתו. הקונפליקט 

ה, מזיע ולבו דופק במהירות. הוא הרגיש הפך חזק. הוא היה מתעורר כמה פעמים במהלך הליל

שהוא לא יכול לרצות גם את המנהלים שלו, את חבריו לעבודה ואת משפחתו, וככל שניסה יותר 

 לרצות את כולם, הרגיש שהוא מצליח פחות. הוא שפט את עצמו ככישלון, יצר שיפוטים על אחרים

ים. הוא נכנע לחסם טבע הבודהה כתובעניים, ויצק באבן את השיפוטים האלה על עצמו ועל אחר

הראשון, השני והשלישי, והתקבע עליהם בעזרת החסם החמישי. הוא הגדיר את עצמו ככישלון, 

 כמי שאינו מסוגל לרצות את כל האנשים כל הזמן. 

יישם לאיש הזה היה קצת ניסיון בהתבוננות באובייקטים, צלילים ותחושות פיזיות, לכן יעצתי לו ל

של מודעות מדיטטיבית בזמן אותם רגעים כשהוא מתעורר בלילה. "שים לב  את אותה השיטה

ת למחשבות, לרגשות ולתחושות הפיזיות", אמרתי לו. "בתחילה, תסביך 'ריצוי אנשים' יכול להיו

 שנראה כמו משהו עצום. אך כאשר תתבונן בתסביך הוא אינו נראה כמשהו אחד ענק. תתחיל לראות

י . למה לא עשיתC, או A, Bמורכב ממחשבות, כמו 'הייתי צריך לעשות  שיש לו הרבה חלקים. הוא

X, Y או ,Z'? 'ות הוא כולל גם רגשות, כמו פחד, טינה ותחושות פיזיות כולל בטן מתהפכת, דפיק

לב מואצות והזעה. יכול להיות שיעלו תמונות: אנשים שמאכזבים ממך או צועקים עליך. כאשר 

שבתוכה יש הרבה —מדיטטיבית, התסביך הופך להיות כמו בועהאתה מתבונן מתוך תשומת לב 

 בועות קטנות. "

הגישה הבסיסית —בין אם זה בהלה, חרדה, בדידות או ריצוי אנשים—לא משנה מה אתם מרגישים

היא לנסות לראות כל אחת מהבועות הקטנות באותו סוג של תשומת לב המיושמת להתבוננות 

ל כפי שתואר בחלק שתיים. בעשותכם כך קרוב לוודאי שתשימו באובייקט פיזי או התמקדות בצלי

לב שהמחשבות, הרגשות ואפילו התחושות הפיזיות חולפות ומשתנות. במשך זמן מה יכול להיות 

אולי חמש —שהפחד יתמיד, או שאולי דפיקות הלב או התמונות של תגובות האנשים. לאחר זמן מה

התגובות האלה, הבועה בתוך הבועה, מושכת את תגובה אחת או שתיים מ—דקות או משהו כזה



 
111 

תשומת לבכם. התמקדו בכך עם תשומת לב מדיטטיבית. בעשותם כך תתחלף תשומת הלב שלכם 

 בהדרגה מכזאת המזדהה כנבלעת בבועה רגשית לכזאת המתבוננת בבועה. 

ת האפקט השלב השלישי של התרגול קשור לאיזשהי אנליזה: "כיוונון" אינטואיטיבי כדי לקבוע א

של התרגול. כפי שלימדו אותי, יש שלוש תוצאות אפשריות של יישום מודעות מדיטטיבית לבעיה 

 רגשית. 

 הראשונה היא שהבעיה נעלמה לגמרי. כמה מתלמידי אומרים לי, "נתת לי את התרגיל הזה אבל זה

 לא עובד בשבילי." 

 למה אתה מתכוון? " אני שואל אותם. 

הם הופכים מעורפלים ולא ". ת האלה, נעלמים מהר מדי," הם עונים"המחשבות  האלה, הרגשו

 ברורים. הם אינם נשארים זמן ארוך מספיק להתבונן בהם."

 "זה נפלא!" אני אומר להם. "זאת בדיוק המטרה של תרגול תשומת לב." 

רבים מהם מסתכלים עליי בהפתעה, עד שאני מסביר להם שמה שקרה כשהם התבוננו במחשבות, 

שות או בתחושות הפיזיות ורואים אותם נעלמים, הוא שהם הגיעו למצב של שאמאטה חסרת ברג

נקודה שבה אדם פשוט מודע לכך שהוא מודע. מצב חסר אובייקט זה יכול להיות שלא —אוביקט

ות וואו, יש לי עוד הזדמנ'יימשך זמן רב. האצתי בהם לגשת למצב חסר האובייקט עם ההתייחסות, 

 עודדתי אותם לזהות את עצמם כ"צופה".  '.ות למודעותלפתח את המודע

—האפשרות השנייה היא שהמחשבות, הרגשות או התחושות הפיזיות מתחזקים. זהו גם סימן טוב

רמז לכך שנקודת מבט מושרשת מאוד מתחילה "להתרופף". אם נשתמש באנלוגיה, תארו לעצמכם 

וסה באוכל יבש. בתחילה הצלחת או שאתם מעבירים כמה טיפות של מים לצלחת או קערה המכ

הקערה נראית מבולגנת בזמן שהמשקע מתפשט. אך למעשה הצלחת אינה נהיית יותר מבולגנת; 

 האוכל היבש מתפרק. 

במונחים של תרגול מדיטטיבי כשהמחשבות או הרגשות מתחזקים, יכול להיות שתהיה רתיעה 

לעצמכם לבטא רגש. אולי תרצו מלתת להם להתבטא. אין שום דבר רע בכך שאתם מאפשרים 

לחבוט בכרית המדיטציה שלכם או לומר משהו בקול רם כמו, "איך יכולתי לעשות את זה?" או 

"למה האיש ההוא אמר את זה?" תלמידה שלי שחוותה כעס על מישהו, הבינה לבסוף שהכעס 

יא התחילה שהרגישה למעשה הופעל מכך שהיא נפגעה מהדרך המסוימת בה פעל האיש המדובר, וה

לבכות. ביטוי מחשבות ורגשות יכול להביא להקלה גדולה. הנקודה החשובה היא לשמור על 

 המודעות כשאתה מבטא את מחשבותיך או רגשותיך. 

האפשרות השלישית היא שרגשות יכולים פשוט להישאר באותה רמה, לא נעלמים או מתחזקים. 

והמחשבות, התמונות והתחושות —רגשגם זה נפלא! מדוע? מפני שאנחנו יכולים להשתמש ב

כתמיכה לתרגול תשומת לב. לעתים קרובות כל כך אנו נותנים לרגשות —הפיזיות שמלוות אותן

להשתמש בנו. ביישום תרגול תשומת לב אנו משתמשים ברגשות שלנו כמוקד כדי לפתח מודעות, 

בונן בצליל, צורה כדי להת הזדמנות להתבונן ב"צופה". בדיוק כמו שאנו צריכים צליל כדי להתבונן

נו בצורה, כך אנו צריכים רגשות כדי להתבונן ברגשות. למעשה, רגשות חזקים יכולים להיות חברי

 הטובים ביותר במונחים של ייצוב התודעה, אנו נותנים לציפור חסרת המנוחה ענף לנוח עליו. 

 

 

 צעד שני: נסה משהו שונה

 

מייד לרגשות חזקים או דעות קדומות שהתפתחו במשך  בהתחלה יכול להיות שיהיה קשה להתייחס

תקופות ארוכות. רגשות יכולים להשפיע על התפיסה, ההתנהגות ואפילו על התחושות הפיזיות. הם 

יכולים להיראות כל כך מוצקים, כל כך גדולים, כך שאיננו יכולים להביא את עצמנו להתמודד 



 
112 

אלה שהם ארוכי טווח כמו —עם רגשות חזקיםאתם. כפי שתלמיד שלי העיר לאחרונה, "עבודה 

זה כמו לטפס על האוורסט לפני שאפילו למדנו איך —דימוי עצמי נמוך שאיכשהו מגדיר את חייך

 לטפס על גבעה." 

אני מציע לאנשים את , כך, בזוכרנו שהמטרה של תרגול שאמאטה היא לפתח יציבות של מודעות

במקום לנסות להתמודד עם רגשות חזקים מאוד או  העצה שניתנה לי על ידי המורים שלי עצמי.

ארוכי טווח, התמקד במשהו קטן יותר וקל יותר לניהול. למשל לפני כמה שנים אישה שסבלה 

 מרגשות בדידות נוראיים ביקשה ממני ללמד אותה את טכניקת המדיטציה כדי להתמודד עם הבעיה.

לי שהיא למדה שנים רבות אצל מורים כאשר שאלתי אותה על הניסיון שלה  במדיטציה, סיפרה 

 .' אין בעיה ללמד אותה איך להשתמש ברגשות כתמיכה למדיטציה'רבים. חשבתי, 

לימדתי אותה את טכניקת תשומת לב כפי שתוארה בחלק שתיים, והיא הלכה לדרכה בחיוך על 

ל אני לא יכופניה. אך כמה שבועות אחר כך היא חזרה. "ניסיתי כמיטב יכולתי," סיפרה לי, "אך 

 להתבונן בהרגשות הבדידות האלה. בכל פעם שאני מנסה, אני מרגישה מוצפת." 

יעצתי לה לחזור אל הבסיס של תרגול תשומת הלב, הפניית המוקד המדיטטיבי על צורה וצליל. 

תשובה שלא ציפיתי לה. אך אף על —"אינני יודעת איך לעשות מדיטציה על צורה וצליל," ענתה

עצמה עצמה שהשתתפה בהרבה סדנאות למידה, או שלא קיבלה הרבה דרך הנחיות פי שהודתה ב

 המדיטציה או שהיא "התנתקה" בזמן שלימדו את העקרונות הבסיסיים. 

 נתתי לה הנחיות בסיסיות איך להפנות מדיטציות תשומת לב לצורה או לצליל. אחרי שתרגלנו את

הרוגז —תי להתמקד ברגשות קטנים יותרהשיטות האלה זמן מה, ניצלתי את ההזדמנות ולימד

שחשה כשעמדה בתור בסופרמרקט או התסכול שאולי הרגישה כשעמדה מול ערימה של כלים 

דות מלוכלכים בכיור. "נסי את זה זמן מה," יעצתי. "ואז אולי יהיה לך כוח להסתכל ברגשות הבדי

 הגדולים יותר שמציקים לך." 

אחרי שפעלתי שדרך הזאת, אני מסוגלת עכשיו להתחיל כמה חודשים מאוחר יותר היא כתבה: "

 להתבונן בבדידות שלי ולהתיידד אתה." 

מה אנחנו עושים כדי לעבוד עם רגשות קטנים יותר או רגשות שונים כצעד לקראת התמודדות עם 

 בעיות גדולות יותר?

ר ולא כל כך שיטה אחת היא לחולל באמצעים מלאכותיים רגש אחר, משהו פשוט יותר או קטן יות

חזק. אם אתם מתמודדים עם בדידות למשל, נסו להתמודד עם כעס. דמייננו מצב שבו יש לכם 

וויכוח עם חבר לעבודה שבלגן את עבודתכם או מישהו שנדחף לפניככם בתור בסופרמרקט. ברגע 

שאתם מתחילים להרגיש את הכעס, השתמשו בו כדי למקד את המודעות. התמקדו ברגשות של 

במלים שעוברות בתודעתכ, בתחושות הפיזיות, או בתמונה של האיש שחתך אותכ בתור. כעס, 

 בתרגול  בדרך הזאת תוכלו להשיג ניסיון בדרך להתמודד עם רגשות. 

ברגע שהגעתם לאיזשהי מיומנות בהתמודדות עם רגשות שהועלו בצורה מלאכותית, אתם יכולים 

נה מצבים בהם הרגשתם כעס, קנאה, מבוכה או להתחיל להתבונן בחוויות העבר ולהעלות בכוו

לגלות את המתבונן —תסכול. זכרו שהמטרה של לנסות משהו אחר היא לפתח יציבות של המודעות

 ולא להיות מוכנע על ידי מה שמתבוננים בו. 

התמודדות עם רגשות מלאכותיים או קטנים יותר בונה את הכוח לעבוד בתשומת לב עם רגשות 

מסוימת  ארוכי טווח, כמו בדידות, דימוי עצמי נמוך, או צורך לא בריא לרצות. בדרך גדולים יותר או

הגישה הזאת היא כמו התחלה של משטר חמור של אימון פיזי. כאשר אתם הולך לחדר הכושר 

אינכם מתחילים בהרמת משקלות כבדים. אתם מתחילים בהרמת משקלות כאלה שאתם מסוגלים 

כם גדל, אתם יכולים להתחיל להרים משקלות כבדים יותר. הסבת להרים. בהדרגה, כשהכוח של

תשומת לב למצבים רגשיים עובדת באותה צורה. בעוד שיש איזשהו תועלת בהתייחסות לבעיות 

ם עם רגשות חזקים או ארוכי טווח בצורה ישירה, לפעמים אנו צריכים לבנות את השרירים הרגשיי

 תרגול תשומת לב היא לפתח יציבות של המודעות. בצורה הדרגתית יותר, זכרו שהמטרה של 



 
113 

גישת "נסה משהו אחר" אחרת קשורה לשימוש בסימפטומים של הרגש כאובייקטים להתמקדות. 

למשל, אישה שהשתתפה בסמינר ציבורי התוודתה שהיא סבלה שנים מדיכאון חמור. היא לקחה 

 פה היה מלא בעופרת בוערת. תרופות שהרופאים רשמו לה, אך היא לא יכלה להפסיק לחוש שגו

 היכן את מרגישה את העופרת הבוערת?" שאלתי. "

 "בכל מקום," ענתה. "זה מציף אותי."

ף "במקום להתבונן על הכאב בכללותו, מקדי חלק אחד קטן של גופך. אולי בכ. "בסדר," אמרתי לה

תבונני בכל פעם הרגל. אולי רק בבוהן. תבחרי מקום קטן ואליו תכווני את תשומת הלב שלך. ה

בחלק קטן בגופך, במקום לנסות להתמודד עם כל גופך בפעם אחת. זכרי שהמטרה של תרגול 

שאמאטה היא לפתח יציבות של המודעות. ברגע שהשגת יציבות בהתמקדות בכף הרגל או בבוהן, 

  ".תוכלי להתחיל להרחיב את המודעות שלכם לא זורים רחבים יותר

—או פשוט התמקדות בצורה, בצליל או בתחושות פיזיות—טנים יותריישום תשומת לב לרגשות ק

מפתח את היכולת שלכם להתבונן במצבים עם רגשות ארוכי טווח ומציפים. ברגע שתתחילו לפתח 

את "שרירכם הרגשיים" תוכלו להתחיל להפנות תשומת לב לבעיות רגשיות. בעשותכם כך אולי 

הבודהה היסודיים כמו שיפוט עצמי ושיפוט אחרים תמצאו את עצמככם מתעמתים ישירות בחסמי 

כ"אויבים". יכול להיות שתפרקו את האמונה בכך שאתם תקועים, או את השטח המת שמונע 

מהמודעות שלכם להגיע לפוטנציאל שלה. כמעט בטוח תתעמתו עם "המיתוס של אני", הנטייה 

 הבידוד שלכם. להזדהות עם הבדידות, הדימוי העצמי הנמוך, הפרפקציוניזם או 

 חשוב לזכור שהתעמתויות כאלה אינן שדה קרב אלא הזדמנויות לגלות את הכוח של התודעה. אותה

מסוגלת לבטל אותם בעזרת הכוח של המודעות  ,תודעה שיכולה ליצור שיפוטים כל כך אכזריים

 . ותשומת הלב

 

 

 צעד שלישי: צעד אחורה

 

ו עד שזה פשוט נראה בלתי אפשרי להתבונן בו. משהלפעמים רגש הוא כל כך מתמיד או כל כך חזק 

משאיר אותו במקומו. גישה אחרת שיכולה להיות מועילה שמיוחד כשמתמודדים בהרגלים רגשיים 

היא ללכת לאחור ולהתבונן במה שנמצא  ,או מנטליים חזקים במיוחד שהתפתחו במשך זמן ארוך

של הרגש. למשל, לי היו פעמים  ה שאפשר לקרוא לו התמיכה או ה"מעודד"מ—מאחורי הרגש

בהן ניסיתי להתבונן בפניקה שהרגשתי כילד, ורק נכשלתי. לא יכולתי לשבת בשקט, לבי דפק 

במהירות שיא, והזעתי כשטמפרטורת גופי עלתה. לבסוף ביקשתי עזרה מהמורה שלי, סאלג'אי 

 רינפוצ'ה. 

 "אינך רוצה להרגיש פאניקה?" שאל. 

 רוצה להיפטר ממנה ברגע זה!"  "אני. "בטח שלא!" עניתי

יע הוא הרהר בתגובתי במשך כמה רגעים ואז כשהוא מהנהן השיב, "הוי, עכשיו אני מבין. מה שמפר

 לך הוא הפחד מהפניקה. לפעמים הפחד מהפניקה חזק יותר מהפניקה עצמה."

ומים לא עלה בדעתי ללכת אחורה ולהתבונן במה שמקבע את הפאניקה. הייתי עטוף מדי בסימפט

מכדי לראות את הפחד העמוק כל כך שלי מהרגש המציף. אך כאשר השתמשתי בעיצה של סאלג'אי 

רינפוצ'ה והתבוננתי בפחד הבסיסי מהפאניקה, התחלתי לגלות שהפאניקה הפכה יותר אפשרית 

 לניהול. 

במהלך השנים מצאתי שהגישה זאת יותר אפקטיבית בייעוץ לאנשים אחרים. אם רגש או מצב 

יד של התודעה מכאיב מדי כדי להתבונן בו ישירות, חפשו את המצב הבסיסי שמקבע אותו. מטר

 יכול להיות שתופתעו ממה שתגלו. 



 
114 

יכול להיות  שתמצאו פחד מהרגש כמו שהיה לי. יכול להיות שתמצאו צורה אחרת של התנגדות, 

ם ועים קטנים, גירוייכמו חוסר ביטחון אפילו לנסות לעבוד עם רגשות. יכול להיות שתמצאו איר

שמסמנים או מחזקים תגובה רגשית רחבה יותר. עייפות למשל, יכולה לעתים קרובות לסמן 

בות אפיזודה מדכאת. וויכוח עם חבר לעבודה, בן זוג או בן משפחה יכול לעתים קרובות לעורר מחש

 לחזק תחושה של דימוי עצמי נמוך. , של חוסר ערך או בידוד

הרגשות שמאחורי הרגשות, אנו מתחילים להתמודד בצורה ישירה יותר עם  כשאנו מתמודדים עם

במיוחד החסם השלישי, האמונה המחופרת שאיננו יכולים לשנות, והחסם —חסמי טבע הבודהה

הרביעי, אשר מכחיש את האפשרות של הפוטנציאל שלנו, והחסם החמישי, שבו אנו מזדהים עם 

 הקשיים הרגשיים שלנו. 

 

 

 קח הפסקה צעד רביעי:

 

חלק חשוב מכל תרגול קשור לזה שצריך ללמוד מתי להפסיק את התרגול לגמרי. הפסקה נותנת 

לכם יותר מרחב, המאפשר לכם לקבל את העליות והמורדות, את המערבולת  האפשרית של הווייה 

 שיכולה להיווצר על ידי התרגול שלכם. אם אינכם נותנים לעצמכם הזדמנות לעצור, יכול להיות

ועל ידי תחושת אשמה מפני שאינכם "עושים את זה נכון" או אינכם —שתיסחפו על ידי המערבולת

 אולי תשאל את,' איך יכול להיות שלמרות ההנחיות הכל כך ברורות שיש לי'מבינים את התרגיל. 

 .' לא נראה שזה עובד? זה בוודאי בגללי'עצמך, 

 תקלו בשתי נקודות קיצוניות בהן אתם יודעיםבאופן כללי, כשאתם עסוקים בתרגול תשומת לב תי

מתי לעצור. קיצוניות אחת היא כשהתרגול שלם מתחיל להתדרדר. יכול להיות שאתם מאבדים את 

הריכוז או מרגישים גועל מהתרגיל. אולי השיטה הפכה לא ברורה. אפילו אם תצעדו לאחור, 

ו או לנסות משהו אחר, התרגול אינ ותתבוננו במעוררים ובמעודדים של חרדה, בדידות וכן הלאה,

 אני כל כך עייף מהתרגול בכלל. אינני רואה את התועלת בלהמשיך'פועל. יכול להיות שתחשבו, 

  '.בו

לאחרונה פגשתי אישה צעירה שהיתה לה חוויה כזאת. היא ניסתה לעשות מדיטציה על החרדה 

. כך. ואז זה לא נראה שזה עובד הנצחית שלה. לזמן מה נראה היה שהתרגול הצליח והיא שמחה על

החרדה שלה התחזקה, והיכולת שלה להתמקד התמעטה. יום אחד היא היא השתתפה בקבוצת 

מדיטציה מודרכת שהובלתי. בתחילת הפגישה היא נראתה בסדר; אך לבסוף היא בכתה והזיזה כל 

 איון פרטי. הזמן את כרית המדיטציה שלה. אחרי שהמדיטציה הקבוצתית הסתיימה קבעה אתי ר

"השיטות שלך עוזרות לי," התחילה, "אך בימים האחרונים, אני מטושטשת, מבולבלת, עייפה, 

משועממת, ובסוף המדיטציה הקבוצתית פשוט הרגשתי שאני ממוטטת. גמרתי עם התרגול הזה. 

נראה שאני פשוט לא תופסת את זה. אני חושבת להצטרף לקבוצת תמיכה, שם פשוט נותנים לך 

 ת מכל הלב. "לבכו

ורק לעשות משהו —לאחר שגמרה לדבר הסברתי לה שלפעמים צריך לעצור את התרגול לזמן מה

 אחר. לכו לטייל. קראו ספר. תראו טלוויזיה או הקשיבו למוסיקה. באותו לילה היא הלכה לחדר

יודעה ב—שלה, ישנה, ובבוקר הרגישה קצת יותר טוב. היא רצתה לנסות את התרגיל עוד פעם

 וכל להפסיק בכל רגע שהיא צריכה. היא לא הייתה צריכה להמשיך כאילו היא במירוץ או שהיאשת

 משתתפת באיזושהי תחרות. 

הראיון של הפסקת מדיטציה כשהמיקוד נהיה חזק מדי או שהתודעה שלכם הופכת עמומה או 

תעלה מבולבלת הוא למעשה חלק חשוב מהתרגול שלעתים קרובות מתעלמים ממנו. האנלוגיה "

יבשה" או "מאגר ריק" נלקחת ממנהגי ההשקיה של איכרים טיבטיים ששותלים את שדותיהם סביב 



 
115 

מאגר טבעי, או ליד בריכה או אגם קטנים, שסביבם חופרים תעלות שיעברו דרך היבולים. לפעמים, 

 גם כשהתעלות נחפרו היטב, לא עברו שם הרבה מים, מפני שהמאגר עצמו היה ריק. 

כשאתם מתרגלים, גם אם יש לכם הנחיות ברורות ואתם מבינים את החשיבות  של באופן דומה 

מאמץ וכוונה, יכול להיות שתרגישו עייפות, עצבנות, עמימות או חוסר תקווה מפני ש"המאגר" 

המנטלי, הרגשי והפיזי שלכם ריק. הסיבה האפשרית לכך היא שהשקעתם יותר מדי מאמץ, יותר 

מאגר שופע מספיק של חוזק פנימי. אי אפשר להדגיש מספיק את מדי התלהבות, ולא בניתם 

ההנחיות שקיבלתי מאבי ומורים אחרים שהמליצו על זמני תרגול קצרים. בהתמודדות עם מצבים 

 חזקים או ארוכי טווח אנו צריכים למלא את המאגרים שלנו. אפילו הבודהה לא הפך מואר בלילה

 אחד! 

לעשות הפסקה היא כשהחוויה של התרגול היא פשוט פנטסטית. הקיצוניות השנייה שבגללה חשוב 

ל יכול להגיע רגע בו תרגישו קלילים ונינוחים בצורה יוצאת מגדר הרגיל בגופכם או רגש חזק ש

חוויה מנטלית כמו שמש —אושר או שמחה. יכול להיות שתחוו תחושה חסרת גבולות של צלילות

כל כך רענן ומדויק. או אולי מחשבות, רגשות  זוהרת הזורחת בשמים בלי עננים. הכל נראה

 ותחושות נפסקים והתודעה שלכםם הופכת דוממת לגמרי. בנקודה זאת

 אתם עוצרים. 

 לפעמים אנשים אומרים, "זה לא צודק! יש חוויה כל כך נפלאה. למה אני צריך להפסיק?" 

אלה. הרגשתי כזאת אני מזדהה עם התסכול שלהם, מפני שגם אני נהניתי מחוויות מאושרות כ

חמדנות, כזאת תשוקה  להיאחז בהן. אך המורים שלי הסבירו לי שאם איאחז, בסופו של דבר 

אתאכזב. מפני שטבע החוויה הוא חלופיות, במוקדם או במאוחר האושר, הצלילות, הדממה וכן 

יבות הלאה ייעלמו, ואז ארגיש ממש נורא. אפסיק לעבוד. בשעה שהמטרה האמיתית  היא לפתח יצ

של המודעות שמאפשרת לאדם להתבונן מתוך התאזנות הנפש בכל חוויה, יש גם סכנה להפוך 

  .צמודים לחווייה של אושר, צלילות, או דממה כתוצאה מתרגול תשומת לב

הם המשיכו והסבירו שלקיחת הפסקה  בנקודה גבוהה מטפחת להיטות כדי להמשיך לתרגל, מעודדת 

 "לבנות את המאגרים" שלנו. אותנו לייצב את המודעות, ו

 ככל שזה נראה מוזר, הפסקה היא אספקט  חשוב בדיוק כמו התחלה. 

 

 

 

 

 

 

 לחלקים לפרק

 

 מלים, מושגים והגדרות. ל מעברמתעלה  הבסיסהטוהר הראשוני של 

 

  מלים לאין ספור,ג'אמגון קונגטרול, —

 ולינגיאב צ'הבינלאומית של קונקהתורגם ונערך על ידי הוועדה 

 

אישה שהשתתפה בסדרת מפגשי לימוד במהלך אחד מהביקורים האחרונים שלי בצפון אמריקה 

התוודתה לפני בשיחה פרטית שאף על פי שהשיגה הרבה דברים בחייה, הרגישה כמיהה עמוקה 

למערכת יחסים ארוכה. הכמיהה הזאת הייתה כל כך חזקה עד שהיא אפילו לא יכלה להתבונן בה 

 במדיטציה. 



 
116 

ה איזה סוג של מחשבות היו לה כאשר חוותה את הכמיהה הזאת למערכת יחסים, היא כשנשאל

ישבה בשקט כמה רגעים ואז השיבה, "אני משערת שמחשבות על כך שאני לא אהובה." אחרי 

י הפסקה נוספת הוסיפה, בקול שקט יותר, "ואולי הרעיון שאנשים אחרים יחשבו שאני כישלון מפנ

 רכת יחסים ארוכה." שאף פעם לא הייתה לי מע

כולל זיכרונות ילדות )אמה אמרה —המשך שאלות מהסוג הזה גילתה מגוון מחשבות ורגשות שונים

לה שהיא מכוערת( ונעורים )לא הוזמנה לריקודים ולמסיבות(. למעשה היה סיפור עלילה שלם 

ת של מתחת לכמיהה למערכת יחסים. וכאשר סיפור העלילה הזה פורק לחלקים שונים, הכבדו

הכמיהה שלה החלה להתרומם. היא לא נעלמה מיד כמובן, אך ברגעים האלה היא הפכה קלה יותר 

לשאתה לא היה הסלע הענק, המוחץ, המוצק, שנשאה קודם לכן. עכשיו זה היה רק ערמת אבנים 

 שאתה כמו סלע גדול. 

זוהי נקודה בלי מאמץ היא החלה באופן ספונטני ליישם שיטות וחוכמה שלמדה על העצבות. 

קריטית. מאחר שהחשיבה כל אספקט של המצב הקשה שלה, היא עשתה מדיטציה, בהכירה ישירות 

במחשבות וברגשות שהציקו לה רוב חייה. בכך שהכירה בהם, חלק מהשיפוט שהיה לה על 

המחשבות והרגשות החל להתרומם, והיא היתה מסוגלת לפרק אותם לחלקים יותר ויותר קטנים. 

 ון, היא חוותה לפחות זמנית, שינוי בנקודת המבט. היא לא היתה מישהו הלכוד בתוךבמהלך הדי

 מראה של בדידותה וכמיהתה. היא הייתה המראה. 

 לקראת סוף השיחה היא התנשמה. 

"רק הייתה לי מחשבה," אמרה. "אולי אמי הרגישה אותו דבר. אולי היא הרגישה מכוערת ולא 

י ותה אי פעם מאושרת או מחייכת. אני לא זוכרת שראיתי את הוראהובה. אני לא זוכרת שראיתי א

צוחקים ביחד, או מתנשקים. והילדים האחרים האלה שאתם גדלתי, הילדים הפופולריים, אלה 

 … "שהוזמנו לריקודים ולמסיבות

 קולה התנתק לרגע. 

האם הם "האם חייהם היו כל כך נפלאים אז?" שאלה. היא נשכה את שפתיה כשהיא מתלבטת. "

 מאושרים עכשיו? האם הם מרגישים בודדים?"

זה יוצא מן הכלל להתבונן בתהליך הזה מתגלה. הודאה בכאב הסודי שלה נתנה למודעות שלה 

להתרחב בדרך שאפשרה לה פשוט להתבונן בה בפחות שיפוטיות מזו שהייתה לה כאשר שמרה 

ב לחלקים קטנים יותר, כך שלא עליה מוסתרת. בבוא הזמן מודעות זאת עזרה לה לפרק את הכא

נראה כל כך קבוע; ושחרור הקיבוע הזה סיפקה הזדמנות לשאיפה, למסוגלות ולביטחון המולדים 

של להיות —שלה להתחיל לפרוח. ולפחות באותם רגעים מעטים המיתולוגיה של "האני" שלה

א חביבה; והיא מסה. היא לא הרגישה בודדה, לא אהובה, לנ—ממוקדת אך ורק בנקודת המבט שלה

התחילה לחוות קשר לאחרים שהתעלה מעל התשוקה, הקנאה והפחד. היא הפסיקה להתיידד עם 

הכאב שלה, ובעשותה כך הגיעה לתובנה ולאמפטיה. היא הציצה בפוטנציאל שלה, אימצה את 

השינוי בנקודת המבט שלה ולפחות לרגע הרגישה חופשית. עם החיוך על פניה אחרי פריצת הדרך 

 ונטנית היה תענוג להתבונן בה. הספ

זוהי הנקודה של תרגול תובנה: ההכרה שכל תופעה תלויה במשהו, חלופית ועשויה מחלקים רבים 

יחודי ושונים. כפי שנידון בחלק הראשון, כאשר בוחנים איננו יכולים להצביע על שום דבר כמוצק, י

 , רגשותינו והרגשותינו, יש לנואו בלתי משתנה. ככל שאנו בוחנים יותר לעומק את מחשבותינו

ו הזדמנות גדולה יותר להכיר את טבעם הריק, אפילו מצבים רגשיים חזקים או ארוכי טווח הם כמ

 בועות. נראה כאילו יש להם צורה אך הם ריקים בפנים. לבסוף, הבועות מתפוצצות ואתם יכולים

התעוררות מלאת שמחה, שאף  לראות מרחב חסר גבולות, חופשי מקונפליקטים והתנגשויות. זוהי

 על פי שאי אפשר לתארה במלים, חוויה של מודעות נטולת זמן. 

איך אנו ניגשים להתעוררות הזאת? בעזרת לקיחת כמה צעדים בדיוק כמו שעשינו בהתייחסות 

 לתרגול תשומת לב. 

 



 
117 

 

 צעד ראשון: התרגיל העיקרי

 

יכולה להתפרק לשלושה שלבים.  כמו התרגיל המרכזי בתרגול תשומת לב, מדיטציות תובנה

פשוט לזהות את המחשבות או —הראשון כרוך בהתבוננות במחשבה או ברגש מתוך מודעות רגילה

 את הרגשות  בלי שום מטרה או כוונה ספציפית. 

השלב השני קשור בגישה שונה במקצת. הרעיון המרכזי הוא להכיר בטבעו של הרגש,  שמודעות 

 איך אנו עושים זאת? הינה בלתי נפרדת מריקות. 

בין אם זה שנאה עצמית, —התחילו בהתייחסות למימד החלופי של הרגש. כשאנו מזהים רגש

אנו נוטים לחשוב עליו —בדידות, תחושה של מבוכה במצבים חברתיים או שיפוטיות על אדם אחר

ד אני תמי'כבעיה גדולה וממשית. תחושה של תמידיות עוטפת אותנו וומשרישה את ההרגשה. 

. חסם טבע הבודהה השלישי משחק תפקיד חשוב כאן, בחזקו 'ארגיש ככה. האיש הזה ממש רע

 תחושה של נסבלות. אך כשאנחנו בוחנים בתשומת לב רגשות כאלה, אנו מוצאים שהם אינם יציבים

או נסבלים בכלל. בתוך רגע או פחות מכך המחשבות הקשורות אליהם משתנות, האינטנסיביות 

—טמפרטורת הגוף, דפיקות הלב, כבדות האברים, עייפות או עצבנות—שות פיזיותמתנדנדת. תחו

נוי בעשויות לעבור. אנו יכולים להיות מופתעים מהשינויים הרבים והשונים בתודעה ובגוף. כשהוא 

על תהליך תרגול תשומת לב המטרה המהותית כאן היא להבחין ולתת לעצמנו להפוך מודעים 

 לשינויים. 

י נהיה מסוגלים להבחין במעברים במחשבות, רגשות וכן הלאה, רק לרגע קצר או בהתחלה אול

משהו כזה. זה בסדר גמור. כפי שמורים שלי יעצו לי, חשוב להתנגד לאימפולס לחתור לתוצאה. 

הנקודה המרכזית של הכרה בחלופות היא פשוט לשים לב שמחשבות, הרגשות ושינויים פיזיים 

 אינם סטאטיים. 

וננות קצרה בטבע הרגשות, התייחסו למימד הייחודי שלהם. כפי שהוזכר קודם, אנו לאחר התב

—למשל כעס—נוטים לחוות רגשות כמשהו גדול, ממשי, קיים מיסודו. אך אם נתבונן מקרוב ברגש

אני כועס. אני שונא את האיש הזה. זה היה משהו 'נוכל לראות שזה חיבור של מלים ומחשבות )

פיזיות )כאב, לחץ בחזה או בבטן( והתמונה של הסיבה או האובייקט של  תחושות') נורא לומר

הכעס. אם נפריד את כל זה, איפה הכעס? האם זה אפשרי לחוות כעס בלי מלים, מחשבות תחושות 

 פיזיות או תמונות של הסיבה או האובייקט? 

ל, מישהו משל—או, אם ניקח גישה אחרת, שערו בנפשכם שאנו מתבוננים באובייקט של הכעס

מה מכעיס אותי? האיש שאמר את המלים? 'שאומר משהו שאיננו אוהבים. אנחנו יכולים לשאול, 

ם אאך  '.אני כועס על אדם מסוים בגלל מה שהוא או היא אמרו'אנו יכולים לחשוב,  '?המלים עצמן

. ניקח רגע לפרק את התגובה שלנו, ניתן לעצמנו הזדמנות לחשוב מחדש, להתבונן במבט שני

המלים הרעות יצאו מהפה של אותו איש, אם כך אולי אני צריך לכעוס על הפה שלו? הפה של '

ונות אותו איש נשלט על ידי שריריו ומוחו? והאם השרירים של המוח מונעים על ידי הרגשות או הכו

 בבוחננו ייחודיות בדרך זו איננו יכולים למצוא '?של אותו אדם? האם אני צריך לכעוס עליהם

ם ובייקט לכעוס עליו. לאובייקט של הכעס אין טבע משלו. אלא שרגשות והאובייקטים שלהם עוליא

  .מתוך תלות הדדית

ראיתי זאת בעצמי כילד, כאשר איש אחד בא לבקר את אבי. היה לו וויכוח עם מישהו וזה נגמר 

 כשהם מכים זה את זה במקלות. האיש היה נסער מאוד וביקש עיצה מאבי. 

 , "זה היה המקל שהכה אותך; למה אתה כועס על האיש הזה?" אבי אמר

 "מפני שהוא שלט במקל," השיב הבחור. 



 
118 

"אך הוא נשלט על ידי הרגשות שלו," אמר לו אבי. "כך למעשה אתה צריך לכעוס על הרגשות 

שלו. ומי יודע מה תרם להתפרצות הרגשית שלו? אולי אביו הכה אותו בילדות. אולי קרה משהו 

ו יום שגרם לו לכעס. אם כך על מי אתה יכול לכעוס? אולי אביו של אותו אדם הכה אותו באות

 מתוך כעס. אך מי יודע מה גרם לאותו אב לכעוס כל כל עד שהכה את בנו?"

 האיש חשב לרגע, וראיתי אותו מתחיל להירגע קצת, ואפילו מתחיל לחייך. 

 "אף פעם לא חשבתי על כך בצורה כזאת." אמר. 

 בנו לא חושבים כך,"השיב אבי."עלינו להסתכל מעבר למה שרואים על פני השטח, וכדי לעשות"רו

שות הרעיונות שלך, הרג ,"ותרגול לוקח זמן. רק מפני שדיברנו היום. כך צריך לתרגל." הוא חייך

שלך לא עומדים להשתנות בין לילה. היה סבלני. היה נדיב לעצמך. אי אפשר להשיג חוכמה בין 

 "לילה.

ל מלותיו של אבי נחקקו בלבי, ואני נושא אותם בתודעתי כאשר אני מלמד ומייעץ לאחרים. התרגי

המרכזי של תרגול תובנה מורכב מבחינת החלופיות והתלות ההדדית של התגובות הרגשיות שלנו 

אנשים, מקומות ומצבים. אפילו כשאנו מפרקים בדידות, חוסר —עצמנו והאובייקטים של רגשותינו

ה, אי נוחות חברתית, שיפוט של אחרים וכן הלאה, לחלקים נפרדים, אנו מתחילים לראות אהב

 שאפילו על החלקים אי אפשר לומר שהם קיימים מיסודם. 

זאת המטרה של תרגול תובנה: לפרק את האשליה של תמידיות, ייחודיות, ועצמאות. אם נתבונן 

נה שאיננו יכולים למצוא איזשהו גורם ברגש בצורה מעמיקה כזאת, בסופו של דבר נגיע למסק

ר תמידי, ייחודי, או עצמאי. יכול להיות שהרגש או האובייקטים שלו יתמוססו עם התרגול. ויות

חשוב, כשאנו מתייחסים למחשבות ולהרגשות מתוך תובנה, נוכל לגלות  את טבע הרגש, צלילות 

ף גלים לבחור את תגובותינו, לרופבלתי מוגבלת וחירות, שקודם לכן לא הכרנו. נוכל להיות מסו

איזה גילוי מסעיר! אנלוגיה טיבטית מסורתית מדמה את החוויה הזאת —את הגבול בין חווייה וחווה

כשהוא מגיע  .לנוסע החובש כובע רחב שוליים כשהוא הולך במעלה גבעה תלולה המכוסה בעצים

 חושת הרוח הנושבת מעל ראשו,לפיסגה הוא מסיר את הכובע ויושב לנוח על האדמה. הוא נהנה מת

ומגלה את היכולת  לראות למרחקים ולבהות בשמים הרחבים והפתוחים. הוא מוקיר את ההקלה 

בכך שהגיע לפיסגת הגבעה. הכובע מייצג את הצטברות המושגים שאנו נצמדים אליהם כשאנו 

ך ייצג את התהליחושבים על רגשות כעל בעלי קיום מוצק, תמידי ועצמאי. הטיפוס במעלה הגבעה מ

של התבוננות בטבע הרגשות. הורדת הכובע מייצגת לא רק את ההקלה של ההשתחררות 

 מהמושגים, אך גם מודעות בלתי מוגבלת הנובעת ממנה. 

אך כאן יש להביא הערת אזהרה. תחושת החירות והמודעות שאתם משיגים בעזרת תרגול תובנה 

. מודעות המושגית הרצוף פחות או יותר. אל תדאגויכולה להימשך כמה שניות, הפסקה בתוך זרם ה

אף על פי שההפסקה יכולה להיות קצרה בהתחלה, למעשה היא מייצגת הצצה למצב הטבעי של 

 יחוד של ריקות וצלילות. עם התרגול ההפסקה תהיה ארוכה יותר ויותר. א—התודעה

זשהי אנליזה. כשאתם כמו בתרגול תשומת לב, השלב השלישי של מדיטציית התובנה קשורה לאי

מתבוננים בתוצאות של התרגול שלכם אולי תחוו, כמו בתרגול תשומת לב, שלוש תוצאות 

 אפשריות. 

ראשית, כשאתם מתבוננים ברגש, יכול להיות שהוא יתמוסס למודעות חסרת גבולות לזמן קצר, 

ין חשבו, אני עדיאולי רק כמה שניות. ואז הרגש יחזור, יכול להיות שבצורה חזקה יותר. אולי ת

ו פה, אני מרגיש את הרגש, מה הטעם בניסיון לראות את הרגש הזה כריק? זה נורמלי. תמיד תוכל

 לחזור לתרגול. אין הגבלת זמן, אין הנחיה שאוסרת עליכם לנסות חמש, שש, שבע או אפילו מאה

ם. רגע או שניי פעמים ביום. למעשה המורים שלי יעצו לי להמשיך לנסות, אפילו רק לזמן קצר של

בהדרגה, כשתחזרו שוב ושוב, תגלו שרגש מסוימים הופך פחות ופחות מוצק, ומשתנה למודעות 

חסרת גבול. יום אחד כשהרגש עולה, הוא יזכיר לך את החירות והמרחב שהגעת אליו בתרגול. 

 במקום לדרדר אותך, החווייה של בדידות, חוסר אהבה, כעס וכן הלאה, תרומם אותכם.  



 
119 

פשרות השנייה היא שכשאתם מיישמים תרגול תובנה, הרגש הופך יותר חזק. יכול להיות הא

 נכשלתי. אני מרגיש'שתרגישו שאינכם יכולים להתבונן ברגש מפני שהוא כל כך חזק או אמיתי. 

. גם זה בסדר. למעשה זה סימן של צלילות מוגברת. אל תנסו 'את הרגש הזה בצורה חיה מדי

איך הם משתנים, איך הם חלופיים. יכול להיות —ו את כל החלקים השוניםלהיפטר מהרגש. רא

 שהיא לא תהפוך למדיטציית תובנה בדיוק, אך היא תהיה חוויה עמוקה יותר של תשומת לב. 

לא מתחזק או —אפשרות שלישית היא כשאתם מתבוננים ברגש הוא פשוט נשאר אותו דבר

ריקות באותו רגע. כשתרגישו חשק למשל, או ממתמוסס. יכול להיות שתראו את הרגש ואת ה

אפשר לקרוא לו הד, כמו ההרגשה —קנאה, ותתבוננו באותו חשק או קנאה, תגלו "ניחוח" מתמשך

שאתה חווה בחלום. מטאפורה בודהיסטית מסורתית מדמה חווייה כזאת לראיית השתקפות 

ים שהיא אתם, בהתאם בשלולית או במראה. אתם יכולים לראות את ההשתקפות אך אינכם חושב

 למורים שלי, זוהי התוצאה הטובה ביותר, סימן להשתחררות מהרגש. למרות שאתם עדיין מרגישים

 אותו, יש לכם הבנה ברורה של טבעו הריק. 

 

 

 שונהצעד שני: נסה משהו 

 

כמובן שכמה מצבים רגשיים או מנטליים הם חזקים מאוד או עקשניים, כפי שנראה במקרה של 

ילתה זמן כל כך רב מחייה בכמיהה למערכת יחסים, או באקלים הכלכלי של ימינו, האישה שב

או אולי חבר —תחושת חוסר ביטחון מחלחלת. לפעמים זעם נגד הורה או חבר משפחה אחר

יכול להימשך שנים. מצאתי שזה נכון במיוחד בין אנשים שהתגרשו או מעורבים —לעבודה

ת חרדה, חרטה על פעולות בעבר נוטים גם הם להתמשך תקופולאחרונה בתהליכי גירושים. דיכאון, 

 ארוכות. כל אחד מהמצבים האלה יכול להיות קשה להיתקל בו חזיתית. 

במקום לנסות להתמודד עם אותם "מוקשים מסובכים" מיד, נסו לעבוד עם משהו שהוא קצת קל 

ל למשל, על ידי צביטה ש יותר לפירוק. יכול להיות שתנסו ליצור תחושה מלאכותית של כאב פיזי

הבשר שבין האגודל ווהאצבע. התמודדות ברמה הבסיסית הזאת של חוסר נוחות היא פשוטה 

וישירה. )תועלת צדדית, בהתאם למומחים לדיקור סיני, היא שיישום לחץ כזה מקלה על כאבי 

רונות של יכול להיות שתנסו לעבוד עם תחושות של חום או קור קיצוני, המשפיעים על זיכ )ראש

תחושות כדי להתמודד עם חוסר הנוחות או ההזעה, הרעידה והרצון להקל על התנאים האלה. 

 אפשרות אחרת היא להתבונן בחשק שלכם למשהו כמו על מכשיר טכני. 

גישה נוספת יכולה להיות קשורה לפירוק רגש גדול לחלקים קטנים יותר. תלמידה שסבלה 

שיטה יצירתית של תרגול תובנה. הגירוי שהפעיל את רוב מהתקפים חוזרים של דיכאון תיארה 

האירועים הדיכאוניים שלה היה חזרה של מסר ששמעה מאמה בילדותה המוקדמת: "את מבולגנת." 

—כשההצהרה הזאת חזרה שוב ושוב בתודעתה, היא החלה לחתוך אותה לחלקים קטנים. "את מבול

היא מצאה את החופש להטיל ספק  חרי יישום השיטה הזאת,א—" "את מב" "את מ" "את"

מה זה "מבולגנת"? מה זה "את"? מה או מי הייתה אמי 'במשמעות של מחשבותיה ורגשותיה, 

  '?שעשתה הכרזה כזאת? מי הייתה "היא" שקיבלה את ההגדרה של "עצמה" כמבולגנת

ל נים. למשיכול להיות שתמצא מועיל לנסות גישה אנליטית יותר לפירוק רגשות גדולים לחלקים קט

מי מקנא? האם זו כף הרגל שלי? הזרוע שלי? איפה עולה 'כשאתם מקנאים שאלו את עצמכם, 

מי הוא האדם בו ? הקנאה? האם היא מתמשכת? האם הקנאה מופרעת על ידי מחשבות והרגשות

הפה? המלים שיוצאות מהפה? האם אני יכול ? אני מקנאה ביד או ברגל שלו האם? אני מקנאה

  '?ות תמידית, ייחודית, עצמאי  בה אני מקנאלזהות ייש



 
120 

גישה שונה קשורה בהתבוננות בזיכרונות ילדות שלעתים קרובות מתפרקים יותר בקלות מאשר 

תרכובת המחשבות והרגשות המעיקים אלינו בבגרות. תוכלו אולי, כמו תלמיד שלי שדיברתי אתו 

 ברך. הוא חווה לא רק כאב פיזי אלאלאחרונה עשה, להזכיר חוויה של נפילה מעץ ופציעת עור ה

איך הייתה ההרגשה של 'גם תחושת מבוכה על כך שכל כך הרבה מחבריו למשחק ראו אותו נופל. 

איך הייתה הרגשת המבוכה? האם לבי האיץ את פעימותיו? האם 'שאל את עצמו.  '?הכאב הפיזי

  '?הרגשתי שהם עולה לפניי? האם רציתי לרוץ ולברוח

ות משהו אחר במונחים של מדיטצית תובנה היא תרגול. התחילו בקטן והשתמשו המטרה של לנס

או אם נחזור למטאפורה הטיבטית —במיקוד שהוא קל למדי. בעשותכם כך אתם בונים את כוחכם

 ך שתוכלו להתמודד אם בעיות גדולות או עקשניות יותר. כ—העתיקה, מלאו את המאגר שלכם

 

 

 צעד שלישי: צעד לאחור

 

רבים מתנגדים לתרגול תובנה. חלקם אומרים שקשה לפרק רגשות לחלקים קטנים. אחרים  אנשים

מוצאים שהתרגול יבש ואנליטי מדי. חלקם פשוט פוחדים להתבונן במקור היסודי של הרגשות. 

למשל תלמיד שלי שסיפר לאחרונה על קונפליקט שהיה לו עם אמו. בכל פעם שאמו הייתה צריכה 

היא קראה לו לבוא ולעזור לה. על פני השטח נראה היה שהקונפליקט היה  למלא דלק במכוניתה

סביב חוסר הישע של אמו, אך כשלבסוף התעמת אתה, גילו שניהם שהבעיות היסודיות היו חיבור 

וסבלה מתחושת אובדן כתוצאה מכך  ,של קנאה ואבל. אמו קנאה בזמן שבילה אם שותפיו לחדר

 שבנה עזב את ביתה וגר לבדו. 

כפי שדוגמה זו מדגימה, אחד הגורמים החזקים ביותר בהתנגדות למדיטציית תובנה הוא הפחד 

השתקפות של ההשפעה של חסם טבע הבודהה מספר חמש, הנטייה —משינוי, פחד מאיבוד זהותכם

להזדהות למשל כמישהו חסר ישע, בודד, או מבוהל. האם בדוגמה שהוזכרה כאן פחדה לאבד את 

ה בנה. אנשים אחרים סיפרו לי, "אני צריך כעס כדי לעשות מה שצריך." תלמיד מערכת היחסים עם

אחרת סיפרה לי לאחרונה על מערכת היחסים שלה עם כותב שירים, שנכנס אתה לוויכוחים לעתים 

הזוגיות  .קרובות, וסיים את הקשר ביניהם שוב ושוב, ובכל פעם עשה מאמצים לתקן את היחסים

 של כאב ודרמה, אהבה  שלהם הייתה מקור קבוע

לי בואובדן. לבסוף היא שאלה את בן זוגה, "אנחנו לא יכולים פשוט להיות במערכת יחסים מתונה, 

ים? כל העליות והירידות? כמובן, יהיו לנו חילוקי דעות, אך האם הם חייבים להיות כל כך דרמטי

יזר יה לרגע כאילו הייתה חיהאם כל התרגזות צריכה להיות עניין של חיים ומוות?" הוא הסתכל על

  מפלאנטה אחרת. "אני צריך דרמה רגשית כדי להיות יצירתי," ענה.

 ".אני זקוק להם כדי לכתוב את השירים שלי—העליות והירידות של מערכת יחסים" 

, למזלה, היא לא הייתה זקוקה לדרמה כדי למלא את הצרכים המקצועיים או ההתחייבויות שלה

 .היא סיימה את הקשר ביניהםואחרי השיחה הזאת 

בכל מקרה, אני מצאתי שהסיפור שלה מלמד במיוחד, מפני שאנשים רבים מתנגדים לתרגול תובנה 

 מתוך חוסר הבנה של ריקות. יותר מאדם אחד שאלו אותי,"אם אני ריק, אם כל כל מי שאני עובד

חברתיים?" הם פוחדים אתו הוא ריק, אם כל הרגשות שלי ריקים, איך אני יכול לתפקד בחיים ה

שהם יצטרכו לזנוח את הזהויות שלהם או שמערכות היחסים והחוויות שלהם ייהפכו חסרות 

 משמעות. 

שאלות כאלה הזכירו לי כמה מקרים מילדותי המוקדמת. את רוב השנים ביליתי בנוברי, אזור 

חזקה במיוחד,  בהימאלייה בנפאל בו סופות החורף יכולות להיות קשות מאוד. בזמן סופה אחת

כשהרוח הצפונית נשבה נשבה בעוצמה על קירות ביתנו, הייתי כל כך מפוחד מכך שהבית יעוף 



 
121 

באוויר. רצתי לאחד העמודים התומכים בחדר המרכזי ולחצתי עליו בכל הכוח מול הרוח. )הבית 

 לא נפל, כמובן, אך ספק אם המאמצים חסרי הערך שלי תרמו לכך.( 

ה הזאת למקרה שהתרחש כמה שנים יותר מאוחר, כשנסעתי באוטובוס בפעם השוויתי אז את החווי

  הראשונה. חורף אחד נסעתי עם אמי מנוברי, שבאותו זמן היה כפר מבודד בלי שום אמצעי נוחות

לקטמנדו, שבה מזג האוויר היה חם —לא מים זורמים, לא חשמל ולא דרכים סלולות—מודרניים

בחום ונוחיות יחסיים. הלכנו עשרה ימים בסביבה פראית ולא יותר ויכולנו לבלות את החורף 

 ומבשלים אוכל שסחבנו על הגב. ואז הגענו ,מפותחת, כשאנחנו ישנים בלילות במערות או בשדות

 למקום שנקרא גורה. שם, בפעם הראשונה בחיי נתקלתי במשאיות ובאוטובוסים. 

ם נראו כמו עיניים. הם נהמו כשזזו. הרושם הראשוני שלי היה של חיות ענקיות. אורות הפנסי

 הצופרים שלהם שאגו כמו נמרים כועסים. כשהתקרבנו לאוטובוס אחד, אמי אמרה, "אנחנו צריכים

 להיכנס לכאן." 

בשום פנים לא, חשבתי. אך אמי הייתה נחושה ומשכה אותי לתוך האוטובוס. ביום הראשון של 

מלאות —לצת! הדרכים עליהן נסענו היו נוראיותהנסיעה הייתי מבוהל. ישבתי בתוך הבטן של המפ

ובכל פעם שפגענו באחד מהם, הייתי בטוח שהמפלצת תתהפך. אחרי כמה שעות, —בליטות ובורות

לה עהרגשתי סחרחורת והקאתי. לבסוף הגענו לתחנה, ואמי ואני נכנסנו למלון. באותו לילה, חומי 

על מאוורר התקרה שלא הסתובב, וחשבתי  והייתה לי שוב סחרחורת. אני זוכר שהסתכלתי למעלה

 שראיתי שהלהבים מסתובבים. בהדרגה החל החדר כולו להסתובב. 

למחרת הרגשתי קצת יותר טוב, ואמי אמרה לי בנימה שאי אפשר להתווכח אתה, "אנחנו צריכים 

מעט כ—התחלתי לומר לעצמי .לנסוע." טיפסנו על האוטובוס ואמי מצאה לנו מקום במושב הקדמי

שזה רק סוס, זו אינה חיית פרא. לאט לאט חוויית הנסיעה החלה להשתנות. הכרתי —כמו מנטרה

 סוסים, רכבתי עליהם כבר. פתחתי את החלון והרגשתי את הרוח נושבת על פניי. הסתכלתי החוצה

והתחלתי לקלוט את הנוף של העצים הירוקים והעשב כשאנחנו נוסעים דרך דרום נפאל. זה נראה 

 וגם ההרגשה הייתה כמו בקיץ.  כמו קיץ

 בעזרת התבוננות בפחד שלי ובהסטת נקודת המבט שלי, השלמתי עם הנסיעה באוטובוס. יותר מכך,

החווייה הייתה אחד התרגילים הראשונים שלי בתרגול תובנה, שהוא במהותו תהליך השתחררות 

לם משאבים פנימיים שמעו  חיבוק השינוי, ופריצת ה"נקודה העיוורת" כדי לגלות, מדיעות קדומות

 לא חלמתי שאפשריים. 

 

 

 הפסקה קחצעד רביעי: 

 

יכול  .אפילו אם ניסית את כל הצעדים שתוארו כאן, יכול להיות שהתרגול שלך הופך לא ברור

 להיות שאתה עייף, מתוסכל או משועמם. יכול להיות שאיבדת התלהבות אפילו כדי לקחת  רק רגע

  .לאו שניים מהיום כדי לתרג

אם נשתמש באנלוגיה, יכול להיות שאנשים היוצאים לריצה מסוגלים לרוץ רק חמש או עשר דקות 

ם בהתחלה. אפילו באימונים גופניים כל כך קצרים, יכול להיות שהם צריכים לעצור לזמן מה; וא

 םהם רוצים להמשיך להתאמן הם לא יכולים, מפני שהגוף שלהם פשוט אינו רגיל למאמץ. הם צריכי

לעצור למרות הרצון הגדול שלהם להמשיך, יכול להיות שינסו ביום למחרת ובזה שאחריו, כשהם 

מאריכים מעט את האימון הגופני שלהם. לבסוף יהיו מסוגלים להמשיך קילומטרים רבים ואולי 

במיוחד אם —אפילו לרוץ מרתון! באופן דומה, חשוב לעשות הפסקה כשעוסקים בתרגול תובנה

 ם או בלתי מעוניינים, אם התרגול נראה יבש או אנליטי מדי, או אם הרגשות שאתהאתם משתעממי

 בודק מתחזקים. 



 
122 

כמו בתרגול תשומת לב, חשוב מאוד לעצור אם ההרגשות מתמוססים או שמשיגים חוויה עמוקה 

של ריקות, שבעזרתה מתמוססות התפיסות הדואליסטיות. כששומעים זאת אנשים רבים יתמהו, 

 צריך לעצור כשהתרגול נראה כל כך מצליח?" "למה אני 

שאלתי אותה שאלה את המורים שלי, ואני מציע אותה תשובה. כל כך קל להפוך צמוד לתחושת 

החירות שאנו עלולים להתפתות לייצר אותה. השתחררות מרגשות של הקלה ושחרור הוא התרגיל 

 האולטימטיבי של תובנה. אנו משתחררים מהשתחררות. 

 

 

 

 אמפטיה הענקת

 

 

חמלה חסרת גבולות פורצת באופן ספונטני לכיוון היצורים התבוניים הסובלים כאסירים של 

 אשליותיהם. 

 , : דרך הבודההמאירהתודעה אלו רינפוצ'ה, ק—                          

 תורגם על ידי מריה מונטנגרו                               

 

 

י שברה את האגן שלה כשנפלה מסוס. בעוד היא מחלימה החבר לפני כמה חודשים, תלמידה של

יקר אותה על כך ש"שיחקה את הקורבן" מיילים הוא ב-שלה  סיים את היחסים ביניהם. בטלפון ובאי

וניסתה להשיג סימפטיה. הוא אמר לה שהתאונה שלה הייתה תוצאה של "קארמה רעה" מפני שיש 

הליך של הפרידה, סירבה לדבר על תגובתו, והפכה במהלך הת .לה יחסים מטרידים עם משפחתה

  .את החבר לשעבר ל"איש הרע" בעיני חבריה ומשפחתה, כשהיא מחזקת את  השיפוט הזה בתודעתה

בצירוף מקרים מוזר, שלושה חודשים לאחר סיום היחסים החבר לשעבר נפל ושבר כמה עצמות 

 בגבו. 

לצל אליה וביקש ממנה להחזיר כמה מכשירים התלמידה שלי יכלה להגיב בצורה שלילית כשהוא צ

ששלח לה כדי להקל על הסבל הפיזי שלה. במקום זה היא הכינה חבילת טיפול, שכללה את 

המכשירים שביקש, ותרופות הומיאופטיות שעזרו לה לסבול את הכאב. בהכירה בכאב הרגשי של 

ים לה "הדרך להיות מותקפת כשהיא סובלת מכאב פיזי, בחרה ללכת במה שיש הקורא

גדולה".במקום לשאול אותו אם הוא משחק את הקורבן או אם התאונה שלו הייתה  תוצאה של 

ובחרה להושיט עזרה בשליחת  ,קארמה רעה, היא הכירה את הכאב הרגשי שהיא חוותה כשנפלה

 חבילת טיפול. 

בהעברה  במקום להילחם בחבר לשעבר שלה, היא הגיבה בצורה אמפטית, כשהיא חווה שקט נפשי

אלא גם את ההזדמנות להעריך את האפשרות של הבנה של מה  ,לחבר לשעבר לא רק את השקט

אם הייתה מגיבה בכעס, ומחזירה לו את ההאשמות שהטיל בה, קרוב לוודאי  .שעשה כששפט אותה

שהיה סוגר את תודעתו והופך מריר או עוד יותר שיפוטי. בבחירה לתת מעצמה בהכנת חבילת 

 ום לנקום, היא לא רק חוותה את פתיחת הלב שלה, היא גם נתנה לחבר לשעבר הזדמנותטיפול במק

כלומר להכיר בכך שהתקפת מישהו כואב אינה הגישה הטובה ביותר לבסס ולעודד —לפתוח את לבו

 מערכת יחסים. 

 

 



 
123 

 צעד ראשון: התרגיל המרכזי

 

ת מדיטציות האמפטיה לכמה כמו בתרגיל המרכזי של תשומת הלב ותרגול התובנה, אפשר לפרק א

שלבים. בעוד שאת תרגול תשומת הלב והתובנה אפשר לרכז בשלושה שלבים, לאמפטיה יש ניחוח 

שונה. זהו תהליך טרנספורמטיבי. לכן במקום שלושה שלבים, העברת אמפטיה כוללת שלב רביעי, 

  .כפי שנראה

להפנות מודעות לכל דבר  לומר פשוטכ—השלב הראשון דומה לזה של תרגול תשומת לב ותובנה

שאתם מרגישים. השלב השני קשור להכרה שאנשים אחרים סובלים מרגשות מציפים או 

קונפליקטים רגשיים, הבנה למעשה ש"אינני היחיד שסובל". כשאתם מבינים שאנשים אחרים 

סובלים בדרך זו, אתם מתחילים להרגיש שאתם והאחרים דומים מאוד. כמו שאתם רוצים 

מסבל, כך גם האחרים. אולי אתם זוכרים אנלוגיה שתוארה בחלק השני, בה אתם להשתחרר 

מדמיינים את הלחיים שלכם כששתי מחטים חדות תקועות בהן, אחת בלחי שמאל ואחת בימין. 

הכאב בלחי ימין מייצג אומללות וסבל שאתם עצמכם חווים. הכאב בלחי השמאלי מייצג את 

 תי הלחיים שווה. האומללות שאחרים חווים. הכאב בש

השלב השלישי של התרגיל המרכזי קשור בתרגול של טונגלם, שתואר בפירוט בחלק השני. אם 

נסכם בקיצור את הטכניקה, אתם מתחילים בהפניית תשומת הלב לסבל העצמי שלכם, מכירים בכך 

שאחרים סובלים, ואז השתמשו בדמיון כדי למשוך אליכם את כל הסבל והרגשות הכואבים 

ת  מצבים שנחוו על ידי אין סוף יצורים תבוניים. ואז אתם מדמים שאתם שולחים את כל התכונווה

 הטובות שלכם, כל החוויות של אושר זמני, לאחרים. יש טקסטים המייעצים לדמיין את הסבל כמו

ענן סמיך שחור, ואת האושר והתכונות החיוביות כקרן זוהרת של אור. כתזכורת, אתם יכולים 

ת תהליך הלקיחה והנתינה בעזרת הנשימה שלכם, נושמים כשאתם לוקחים את הסבל לתאם א

מיצורים תבוניים אחרים ונושפים כשאתם מדמים את שליחת התכונות הטובות שלכם. תלמידים 

 רבים שלי דיווחו שלתהליך התיאום והוויזואליזציה יש אפקט מרגיע בפני עצמו. 

הראשון כמובן, הוא ההכרה בכך שאינך לבד, דבר העוזר לתהליך של טונגלן יש הרבה יתרונות. 

להקל על סבל אישי המבוסס על שיפוט עצמי. היתרון השני הוא שהכרת הסבל של אחרים עוזרת 

למוסס שיפוטים נגדם, שחלקם הם ארוכי טווח. כשאתם מכירים בכאב שלכם עצמכם וכמה 

מתחילים להבין חלק מהפעולות של  אתם ,מהמלים, התמונות וההתנהגויות העולות כתוצאה ממנו

אחרים העולות מאותה באר של אומללות, פעולות שיכולות להיראות  פוגעות או אדישות. ואילו 

—העברת תכונותיכם החיוביות עוזרת להחליש את ההשפעה של חסם טבע הבודהה מספר ארבע

חיוביות, ואולי הביאה בהדרגה למודעות ערה את העובדה שיש לכם תכונות ב—הנקודה העיוורת

 יכולות נרחבות יותר ממה שיכולתם לדמיין קודם לכן. 

ויחד עם זאת חשוב יותר, ביישום הגישה המסויימת הזאת לאמפטיה תתחילו לפתח בהדרגה תחושה 

שהסבל האישי שלכם הוא בעל משמעות או שיש לו מטרה. כשאתם מתחילים לראות את הרגש 

ים התבוניים, אתם  מעמיקים את המחויבות שלכם לחבר שלכם כייצוג של תחושות של כל היצור

 ולעזור ליצורים תבוניים אחרים להשתחרר מרגשות טורדניים או הרסניים. 

שלב רביעי של התרגיל המרכזי הוא קצת שונה מהתהליך האנליטי הקשור לתרגול תשומת לב 

לברוח מהרגש, לנסות ותובנה. כאן, אנו מתבוננים בכוחה הטרנספורמטיבי של האמפטיה. במקום 

 לדכא אותו, או לתת לו לנצח אותכם, אתם יכולים לתת לו לעלות. כשהרגש מתרחש הוא הופך חלק

ה ואז הוא הופך פרודוקטיבי. עם התרגול תגלו מעבר טבעי בנקודת המבט טוב לב והחמל-מהאהבה

ימים האל הם בקשר לרגשות טורדניים. הם אינם דברים רעים, אינם פוגעניים; הרגשות הלא נע

למעשה מועילים לחיפוש שלכם אחרי מודעות מדויקת יותר של סבל האחרים. ועל ידי שימוש בהם 

 כמוקד תרגול הטונגלן אתם לבסוף עוזרים לאחרים. 

 



 
124 

 

 צעד שני: נסה משהו אחר

 

שות כפי שהוזכר קודם בדיון על תרגול תשומת לב ותובנה, יכול להיות לא קל לעבוד ישירות עם רג

ים או תבניות ארוכות טווח. אם אתם מוצאים בעיה דומה כשמתמודדים עם רגש חזק פחות או חזק

 רק עם אספקט אחד של רגש חזק או תבנית ארוכת טווח. רגשות חזקים או תבניות רגשיות לכודים

כמו אוקיינוסים שנראה כאילו אין להם קרקעית או סוף. לפני שמנסים —נמצאים עמוק בתוכנו

ו נוס בשחייה יכול להיות שיותר יעיל להתחיל בבניית הכוח שלכם בתרגול בבריכה אלחצות אוקיי

 אגם. 

בת למשל, אם אתם סובלים מדימוי עצמי נמוך, בדידות, חרדה או דיכאון, אל תנסו להתמודד אתם ב

אולי התגובה שלכם למשהו שנאמר שעורר תחושה של שיפוט עצמי —אחת. התמקדו באספקט אחד

 חוסר תקווה או עייפות המבשרים התפרצות של אירוע דיכאוני. או הרגשה של 

כמו התסכול או העצבנות שאתם מרגישים כלפי מישהו , יכול להיות שתתחילו עם רגש פחות חזק

טוב -שנדחף לפניכם בתור בסופרמרקט או בבנק. אפשרות אחרת היא להתמודד עם אהבה

שסבל מהתקפת חרדה, התמקד בסבתו, לב/חמלה. אדם שסבל מחרדה קבועה בחר בדרך זאת. כ

שהייתה אדם חרד מאוד. כשהזדהה עם החרדה שלה החרדה שלו עצמו נחלשה, ובהדרגה היה מסוגל 

או —כמו פחד או כעס—להפנות אמפטיה כלפי מגוון גדול של אנשים. היזכרות ברגש מהעבר

כם לבנות את הכוח ם הוא יכול לעזור לג—אפילו כאב או מבוכה כשנופלים מעץ כפי שהזכר קודם

שלכם כדי להתמודד עם רגשות גדולים יותר, ברגע שאתם בונים את כוחכם בדרכים קטנות אלה, 

 אתם יכולים להתחיל להתמודד עם בעיות גדולות יותר של שיפוט עצמי או שיפוט אחרים. 

 

 

 צעד שלישי: צעד לאחור

 

ים שעלינו לשים בצד רגשות באופן נורמלי כשאנחנו מתייחסים לתרגול אמפטיה, אנחנו חושב

ד שליליים, אגו וכן הלאה. אך בעזרת שימוש בתרגול טונגלן, אנו מגלים שלרגשות שליליים יש צ

אישה אחת סיפרה לי במהלך ראיון פרטי שיש לה מזג חם וביקשה  ,או אספקט שונה לגמרי. למשל

למזג שלה. היא  יתוח מודעותפ—ממני לתת לה שיטה לשלוט בו. התחלתי ללמד אותה שאמאטה

מדתי הפסיקה אותי באומרה, "ניסיתי את זה כבר; זה לא מצליח אצלי. אני צריכה משהו אחר." אז לי

בה אותה מדיטציות טונגלן, ובהתחלה היא הייתה מופתעת. "איזה רעיון יפה!" קראה. אך אחרי שחש

מהטמפרמנט שלי. על כך כמה רגעים אמרה, "אני לא חושבת שזה יצליח מפני שחמלה היא ההיפך 

באמת קשה לי אפילו להרהר על חמלה." יעצתי לה רק לנסות אותה. "תחזרי מחר, וספרי לי מה 

 קרה." 

למחרת בבוקר היא חזרה קורנת. "הפתעתי את עצמי. באופן נורמלי כשאני עושה מדיטציה על 

, נתתי למזג חמלה, אני נלחמת במזג שלי. אני מנסה להתנגד לו ולדכא אותו. אך בטכניקה הזאת

 הרע שלי פשוט להיות שם. לא שיניתי אותו. שיניתי את הדרך בה ראיתי אותו."

תגובתה עודדה אותי לבדוק מדוע כל כך הרבה אנשים מתנגדים לאמפטיה. הבעיה הראשונה נובעת 

שימוש בטכניקה כדי להיפטר מהרגש. יכול להיות —מאי הבנה של הכוונה מאחורי השיטה

עיה בשיפוט או בהאשמת אחרים. עכשיו אני עומד לתרגל כדי שאוכל להשתחרר יש לי ב'שתחשבו, 

אוי לא, אני 'אתה חושב,  '.מהתבנית הזאת, ממש כאן ועכשיו. אך זה לא קורה. הוא אינו נעלם

  '.תקוע! אני שונא את התרגול הזה. זה לא עובד



 
125 

 ,שהרגש פשוט ייעלםקווה ת—תגובות כאלה הן דוגמאות קלסיות למעורבות של תקווה או פחד

ופחד ששום מאמץ, גדול ככל שיהיה לא ישנה את מצבך הנפשי. כפי שהמורה שלי, סאנג'אי 

רינפוצ'ה, יעץ לי כאשר התמודדתי עם פאניקה, עליכם לצעוד אחורה ולהתבונן בתקווה ובפחד 

לא כולנו מקווים להקלה מהסבל ופוחדים ששום דבר שאנו עושים  .כמוקדים של תרגול אמפטיה

 יביא להקלה שלו. 

הסוג השני של התנגדות לאמפטיה מגיע מהתבוננות ברגש עצמו. בדידות, דימוי עצמי נמוך, 

 שיפוטים שלנו את האחרים וכן הלאה, עלולים להיראות גדולים מדי או מושרשים עמוק מדי מכדי

תר. עבדו עם להתעמת אתם ישירות. אם זה המקרה, קחו צעד לאחור ונסו לעבוד ברגשות קטנים יו

 . התבוננו בתקווה ובפחד. הגורמים או התומכים או אולי זיכרונות ילדות

 

 

 הפסקה צעד רביעי: קח

 

אוי 'כמו בתרגולים הקודמים של תשומת לב ותובנה, יכול להיות שתהפכו משועממים או עייפים. 

ברורה  אולי המטרה של התרגול הופכת לא '.עלי לנסות שוב', יכול להיות שתחשבו, ' לא

ם וההתלהבות שלכם דועכת. אלה סימנים ברורים לעצור. אין צורך להרגיש אשמה. זכרו, אתם בוני

 .את הכוח המנטלי והרגשי שלכם, וזה לוקח זמן

כפי שיעצתי בתרגול תשומת לב ותבונה, חשוב לעצור גם כשהתרגול נראה מתקדם טוב. כשאתם 

מהיום והלאה, ' ,םכשאתם מרגישי—טסטיותוב לב וחמלה התפתחו לרמות פנט-מרגישים שאהבה

תר אני יכול לשרת את כל היצורים התבוניים לנצח; אני באמת עברתי טרנספורמציה; אני יכול לוו

 זה הזמן לעצור. —' על כל הטוב שלי

 מדוע? 

אולי דוגמה שנלקחת מההיסטוריה הבודהיסטית יכולה לספק הסבר. במהלך המאה התשע עשרה, 

אחרי שבילה הרבה מילדותו במדיטציה עמוקה ובקבלת —, פאטרול רינפוצ'המורה טיבטי גדול

 פך מורה. ה —הנחיות מכמה מהמורים והמלומדים החשובים ביותר בזמנו

, הכריז אחד מתלמידיו בהתרגשות "עכשיו אני טוב לב וחמלה-לאחר שלמד בצורה בסיסית אהבה

רור מלא מפחד ומכעס. אפילו אם מישהו וב לב וחמלה! מהיום והלאה, אני מרגיש שחט-מבין אהבה

  "!מכה אותי אני לא מתכוון להתרגז

  פאטרול רינפוצ'ה יעץ לו בשקט, "מוקדם מדי לקפוץ למסקנה כזאת. קח את זה בנחת. רק תרגל."

  אך התלמיד לא הסכים והתחיל להכריז על הטרנספורמציה שעבר לפני כל אחד שהיה מוכן להקשיב.

מונומנט רוחני המייצג את התודעה המוערת של הבודהה. —טציה ליד סטופהבוקר אחד, ישב למדי

הוא פנה מזרחה, כיוון השמש העולה, ולבש את הגלימה החיצונית שלו מעל הראש כשעשה 

לה מדיטציה כשעיניו סגורות למחצה. באותו זמן, פאטרול רינפוצ'ה סובב בהליכה את הסטופה, פעו

מללבוש בגדים עשירים וטכסיים ופשוט לבש גלימות קרועות  של דבקות. כפי שהיה מנהגו, נמנע

מלאות חורים ועשויות מחומר זול, לאחר ההקפה הראשונה של הסטופה עצר לפני התלמיד שלו 

 ושאל אותו, "אדוני, מה אתה עושה פה?" 

כיוון שלא זיהה את המורה שלו בבגדים כל כך עלובים השיב התלמיד, "אני עושה מדיטציה על 

 טוב לב וחמלה." -אהבה

 "הו, כמה נחמד," אמר פאטרול רינפוצ'ה. 

לאחר שעשה עוד הקפה מסביב לסטופה שוב נתקל פאטרול רינפוצ'ה בתלמידו ושאל אותו מה הוא 

 עושה. 



 
126 

-ענה, קצת בקוצר רוח, "אני עושה מדיטציה על אהבה—עדיין לא מזהה את המורה שלו—התלמיד

 טוב לב וחמלה." 

 שיב פאטרול רינפוצ'ה. "זה יפה מאוד," ה

אחרי עוד הקפה, עצר לפני התלמיד ושאל אותה שאלה. הפעם צעק תלמידו בכעס, "אמרתי לך 

! מה לא בסדר אצלך? אין לך אוזניים!" באותו רגע, טוב לב וחמלה-שאני עושה מדיטציה על אהבה

ה את המורה כשהתלמיד רעד מכעס, גלימתו החליקה מעל ראשו, הוא פתח את עיניו לגמרי וזיה

 שלו. 

 פאטרול עמד לפניו מחייך. "זו הייתה החמלה שלך?" שאל בשקט. 

 באותו רגע התלמיד איבד את כל הגאווה שלו. 

מוסר ההשכל של הסיפור הוא שאפילו כשאנו משיגים הבנה אינטלקטואלית קטנה של אמפטיה 

טוב לב -היכולת לאהבהומשיגים תוצאה קטנה בעזרת תרגול, עדיין אנו צריכים זמן להגדיל את 

אולי רגע או משהו —וחמלה. וזה דורש ידיעה מתי לעשות הפסקה ולתרגל במשכי זמן קצרים מאוד

 ד ש"השרירים הרגשיים של החמלה" מתפתחים. ע—כזה, כמה פעמים ביום

          

 

 

 לסיכום

 

 במדיטציה, כמו בכל האמנויות, צריך להיות איזון עדין . . . 

 

 ספר החיים והמתים הטיבטי'ה, סוגיאל רינפוצ—

 נערך על ידי פטריק גפני ואנדרו הארווי

 

 לפני כמה שנים במהלך שהות ארוכה באיזור העיר ניו יורק, פגשתי אדם שרצה ללמוד  מדיטציה.

החבר הטוב ביותר שלו נפטר זמן קצר לפני כן וכתוצאה מכך סבל מצער, דיכאון ופחד מתמיד 

שבועות במהלך סדרה של ראיונות פרטיים לימדתי אותו איך  שלו עצמו. במשך כמה המוותמ

ונתתי לו שיעורי בית מיוחדים כדי לשפר  ,להשתמש בצורה ותמיכות חושניות אחרות למדיטציה

את האספקטים החושיים האלה של המדיטציה. מאוחר יותר, במהלך שיעור ציבורי, למד איך 

ן קצר אחרי השיעור הציבורי הוא ביקש עוד להשתמש במחשבות ורגשות  כתומכים למדיטציה. זמ

 ראיון. 

ע "אינני יכול להתבונן במחשבות ורגשות," התוודה. "זה מפחיד מדי, כמו להסתכל בצונאמי המגי

 אלי." 

 ידעתי משהו על הרקע שלו וחשבתי שבחירת הדימוי שלו בתיאור רגשות די מעניין. 

 בחיים?"  "מה המקצוע העיקרי שלך ,"הזכר לי," שאלתי אותו

 אני גולש גלים מקצועי," מלמל. "

 "כן, עכשיו אני זוכר," עניתי. "אז מה אתה חושב על גלים גדולים?" 

 "הו, אני אוהב גלים גדולים!" קרא. 

 הנדתי בראשי." אם כך ספר לי איך למדת לגלוש. האם אהבת גלים לפני זה?"

 לגלוש. זה לקח די הרבה זמן לשכנע האיש הסביר שכמה חברים שהיו גולשים נלהבים עודדו אותו

אותה מלה בה השתמש כדי לתאר —אותו מפני שאפילו גלים קטנים נראו מאיימים, כמו "צונאמי"

 רגשות. 



 
127 

"אך עם העזרה של חברי, דחפתי את עצמי אל מעבר לפחד ועכשיו אני אוהב גלים. אני יכול 

כאתגר, דרך לדחוף את עצמי עוד להשתמש בגלים כבילוי נעים. אפילו הגלים הגדולים, נראים 

יותר ולשפר את היכולת שלי. למעשה, רכיבה על גלים היא פחות או יותר הדרך בה אני מתפרנס 

הוסיף בהתרגשות, "הגלים ", כיום, השתתפות בתחרויות וזכייה בפרסים. אני משער שתוכל לומר

 האלה הם חיי!"

י ב על פניו כשדיבר על מקצועו. ואז אמרתחיכיתי רגע עד שגמר את סיפורו, נהנה מהחיוך שהתרח

לו, "המחשבות והרגשות שלך הם כמו גלים. רכיבת גלים היא כמו התבוננות במחשבות וברגשות. 

כך, אם אתה יודע איך להשתמש בגלים כפי שאמרת, יש לך גם הבנה בסיסית איך לרכוב על 

 המחשבות  והרגשות." 

, צריך להתחיל בקטן ולהתמודד לאט עם מחשבות ורגשותואז נתתי לו קצת שיעורי בית. הוא  היה 

בדיוק כמו שהתמודד עם הגלים כאשר רק התחיל לגלוש. "התרגולים הם כמו החברים שלך," 

אמרתי. "המטרה שלהם היא לעודד אותך, לעזור לך להתמודד עם הגלים של המחשבות והרגשות 

 ם." כון? אך אתה יכול ללמוד לרכוב עליהכמשהו לשחק אתו. אינך יכול למנוע את הגלים מלעלות, נ

 לא פגשתי את האיש הזה במשך שנה אך כשפגשתי אותו היה לך חיוך גדול על פניו. 

 "זוכר כשסיפרתי לך שגלים הם החיים שלי?" שאל. 

 "כן, בוודאי," עניתי. 

 "ובכן, עכשיו מחשבות ורגשות הם חיי! צדקת, זה בדיוק כמו גלישה."

 שת?"  שאלתי. "באיזו שיטה השתמ

"בכולן," אמר. "לפעמים החלפתי אותן כמו שהחלפתי את הגישה לגלישה. אתה יודע, לפעמים 

 לוחות גלישה ארוכים או לוחות גלישה קצרים, לצוף, לעשות סלאלום, התפוצצות." 

מאחר שאני לא גולש מקצועי בעצמי, לא הבנתי אף אחד מהמונחים שהזכיר. אך הייתי מסוגל 

 דה מרכזית של ההסבר: החשיבות של החלפת שיטות. לתפוס נקו

גם במונחים של השיטה —כמו שהמורים שלי עצמי ציינו בעבר, הכרחי להחליף את המוקד שלכם

מזמן לזמן כדי לשמור את התרגול רענן. אם אתם נשארים באובייקט או —והאובייקט או התמיכה

מעורפלים, מותשים. מספר אנשים בשיטה אח  זמן ארוך מדי יכול להיות שתשתעממו, תהיו 

שפגשתי איבדו את ההתלהבות  שלהם לתרגול מפני שנשארו תקועים זמן ארוך מדי בשיטה אחת 

 שנראתה שעוזרת להם. 

איש אחד שנתקלתי בו לפני זמן מה השתמש אך ורק בהתמקדות בנשימה שלו במשך שנים רבות 

הייתה נפלאה," סיפר לי. "אך הרבה כתרגיל ואמצעי להתמודד עם חלופיות. "השנה הראשונה 

תר שנים יותר מאוחר, אינני מרגיש אותו אפקט. אינני מרגיש שאני מתקדם או מעמיק או מגדיל יו

 את האפקט. כשאני עסוק והרבה מחשבות עולות, מדיטציות נשימה שעזרה לי כל כך בעבר להירגע,

 אך עכשיו היא לא עוזרת בכלל." 

שלימדו אותו רק טכניקה אחת. לכן יעצתי לו שאולי ימצא איזושהי בעוד אנחנו מדברים למדתי 

הקלה לנסות שיטות אחרות, במשך ימים מעטים לימדתי אותו את הצעדים הבסיסיים של תרגולי 

. המשכתי להמליץ לו שיחליף מדי תקופה את הגישה. טוב לב וחמלה-תשומת לב, תובנה ואהבה

עיניו לראות שיש מספר דרכים אפשריות לפעול עם  בכל פעם שנפגשנו הודה לי על שפתחתי את

 התודעה. 

"אל תודה לי," אני אומר לו. "תודה לאלה שבאו לפניי. המורים שלי, המורים שלהם, והמורים 

הגדולים הבודהיסטיים מדורי דורות הבינו שרגשות עולים ונשארים במקומם על ידי חסמי טבע 

והופכים חזקים יותר ומושרשים  ,ומחים כבר בלידההבודהה, שהם במהותם הרגלים של תפיסה שצ

עמוק יותר כשאנו גדלים. חמש נקודות המבט האלה נועלות אותנו באיזשהי זהות, דרך התייחסות 

לעצמנו ולאחרים שבמקרה טוב היא מטרידה ובמקרה הרע הרסנית. כשאנו פועלים בשיטות שונות, 

פעה שלהם, אנו מתחילים להכיר בתרגול אנו מתחילים להבין את ההשפעה שלהם. ובהבנת ההש



 
128 

הבודהיסטי: הבנת היכולת של התודעה ליצור את נקודת המבט העצמית של המציאות בה אנו 

 מתפקדים. 

 

 

 

 

 

  



 
129 

 חוכמה מלאת שמחה. 12

 

 תצליח אם תתמיד, ותמצא שמחה בהתגברות על מכשולים. 

 הלן קלר—

 

ח להכרת הכוח האמיתי שלנו. בכך שאנו בתוך החולשה הנפוצה וחוסר השלמות שלנו נמצא המפת

שית עומדים מול הרגשות הטורדניים שלנו והבעיות שקורות בחיינו, אנו מגלים חוויה של רווחה נפ

וגופנית המתפשטת החוצה ובאותה מידה פנימה. לולא התמודדתי עם הפניקה והחרדה שהרגשתי 

ות יתי מוצא את האומץ או הכוח לעלרוב הזמן בנעורי, לא הייתי במצב בו אני נמצא היום, לא הי

על מטוס, לנסוע מסביב לעולם, ולשבת לפני קהל של זרים ולהעביר את החוכמה שלמדתי לא רק 

 מניסיוני האישי, אלא גם בעזרת הניסיון של מורים גדולים באמת שהיו מדריכי. 

יה מוגבלת של כולנו בודהות. אנחנו פשוט לא מכירים בכך. אנחנו מוגדרים בדרכים רבות לראי

עצמנו והעולם סביבנו דרך התניה תרבותית, חינוך במשפחה, חוויות אישיות, והמצב הביולוגי 

ם של הנתון שלנו אל אבחנות ומדידה של החווייה הנוכחית ותקוות לעתיד ופחדים נגד מחסן נו רוני

 זיכרונות. 

לראות שינויים  ברגע שאתם מתחייבים לפתח מודעות לטבע הבודהה שלכם, בהכרח תתחילו

 בחוויות היומיומיות שלכם. דברים שתמיד הפריעו לכם מאבדים בהדרגה את כוחם להסעיר אותכם.

באופן אינטואיטיבי תהפכו חכמים יותר, רגועים יותר ובעלי לב פתוח יותר. תתחילו להכיר 

מוגגת מכשולים כהזדמנויות להמשך צמיחה. וככל שהאשליה על התחושה של מוגבלות ופגיעות מת

 תגלו עמוק בתוך עצמכם את הגדולה האמיתית של מי ומה אתם.  ,בהדרגה

והכי טוב, כשתתחילו לראות את הפוטנציאל העצמי שלכם, תתחילו גם להכיר בו אצל כל אחד 

מסביבכם. טבע בודהה אינו תכונה מיוחדת שרק מעטים בעלי זכויות זוכים לה. המטרה האמיתית 

היכולת לראות שכל —עצמככם היא להבין כמה זה באמת רגיל של הכרה בטבע הבודהה שלכם

מקום לסגור את לבכם באו אצלה. כך -יצור חי חולק אותה, למרות שלא כל אחד מכיר בה אצלו

 לאנשים שצועקים עליכם או פועלים באיזושהי דרך פוגעת אחרת, תמצאו את עצמכם יותר פתוחים.

ים שכמוכם, רוצים להיות מאושרים ומלאי שלווה. תכירו בכך שהם אינם "אידיוטיים", אלא אנש

הם רק מתנהגים כמו אידיוטיים מפני שהן לא הכירו בטבע האמיתי שלהם והם מוצפים בתחושות 

 פגיעות ופחד. 

התרגול שלכם מתחיל עם השאיפה הפשוטה להצליח יותר, להתייחס לכל הפעולות שלכם בתחושה 

א ת לבכם בצורה עמוקה יותר כלפי אחרים. מוטיבציה היחזקה יותר של מודעות ותובנה, ולפתוח א

 הקובע באם החווייה מותנית על ידי סבל או על ידי שלווה. חוכמה ,הגורם היחיד החשוב ביותר

וחמלה למעשה מתפתחים באותו קצב. ככל שאתם הופכים יותר קשובים ואתם בוחנים דברים 

ל שאתם פותחים את לבכם לאחרים, אתם בצורה מעמיקה יותר, יהיה לכם יותר קל לחמול. וככ

  .הופכים חכמים וקשובים יותר בכל הפעולות שלכם

בכל רגע נתון אתם יכולים לבחור ללכת בעקבות שרשרת המחשבות, הרגשות והתחושות שמחזקים 

או שאתם יכולים לזכור שהטבע האמיתי שלכם הוא טהור, —תפיסה של עצמכם כפגיעים ומוגבלים

 מסוגל להיפגע. אתם יכולים להישאר לישון בתוך הבורות או לזכור שאתם תמידבלתי מותנה ולא 

, הייתם ערים. בכל דרך, אתם עדיין מבטאים את הטבע הבלתי מוגבל של הוויתכם האמיתית. בורות

פגיעות, פחד, כעס ותשוקה הם ביטוי של הפוטנציאל התמידי של טבע הבודהה שלכם. אין שום 

הוא פשוט  ,יסודו בעשיית בחירות כאלה. הפרי של התרגול הבודהיסטידבר לא נכון או נכון ב

ההכרה שהייסורים המנטליים האלה ואחרים הם לא יותר  ולא פחות מאשר בחירות הנתונות לנו 

 בגלל שהטבע האמיתי שלנו הוא אינסופי בהיקף שלו. 



 
130 

ו יכולים. סמסרה אנחנו בוחרים בורות מפני שאנו יכולים. אנחנו בוחרים במודעות מפני שאנ

ת אונירוונה הן פשוט נקודות מבט שונות המבוססות על הבחירות שאנו עושים בדרך לבחון ולהבין 

וב החוויות שלנו. אין שום קסם בנירואנה ושום דבר רע או לא נכון בסנסרה. אם אתם נחושים לחש

רק שאתם בחרתם  על עצמכם כמוגבלים, מלאי פחד, פגיעים או מבוהלים בגלל ניסיון העבר, דעו

לעשות כך. ההזדמנות לחוות את עצמכם בצורה שונה תמיד עומדת לרשותכם. במהות, הדרך 

הבודהיסטית מציעה בחירה בין המוכר לנו והתכליתיות. יש ללא ספק נחמה מסוימת ויציבות 

בשמירת תבניות מוכרות של מחשבה והתנהגות. יציאה אל מחוץ לאזור הנוחות והדברים המוכרים 

עולם ביניים —שור בהכרח לתנועה לתוך תחום החווייה הלא מוכרת שיכול להיראות די מפחידהק

ץ לא נוח כמו זה שחוויתי בריטריט. אינכם יודעים אם לחזור למה שהיה מוכר אך מפחיד או לפרו

 קדימה פשוט מפני שזה לא מוכר. 

ם דומה למה שכמה במידת מה, חוסר הביטחון מסביב לבחירה להכיר בפוטנציאל המלא שלכ

מתלמידי סיפרו לי על סיום מערכת יחסים מתעללת: יש רתיעה מסוימת או תחושה של כישלון 

 הקשור לשחרור מערכת היחסים. 

הוא שכשאתם  ,השוני הבסיסי בין ניתוק מערכת יחסים מתעללת וכניסה לדרך התרגול הבודהיסטי

יחסים מתעללת עם עצמכם. כשאתם  נכנסים לדרך של התרגול הבודהיסטי אתם מסיימים מערכת

בוחרים להכיר בפוטנציאל האמיתי שלכם, בהדרגה אתם מתחילים לזלזל בעצמכם לעתים פחות 

קרובות, הדיעה שלכם על עצמכם תהיה יותר חיובית וטובה, ותחושת הביטחון והשמחה המוחלטת 

יבך יש אותו בכך שאתם חיים עולה. באותו זמן, אתם מתחילים להכיר בכך שלכל אחד מסב

פוטנציאל, באם הם יודעים זאת או לא. במקום להתמודד אתם כאיומים או יריבים, תמצאו את 

עצמכם מסוגלים להכיר ולהיות אמפטיים כלפי הפחד והאומללות שלהם. תגיבו באופן ספונטני 

 אליהם בדרכים המדגישות פתרונות ולא בעיות. 

רה בין חוסר הנוחות של להיות מודע לייסורים בסופו של דבר חוכמה מלאת שמחה מסתכמת בבחי

 המנטליים שלכם ובין חוסר הנוחות להיות נשלטים על ידיהם. איני יכול להבטיח לכם שזה יהיה

ולהכיר בהם כיצירות —תמיד נעים פשוט לנוח במודעות למחשבותיכם, רגשותיכם ותחושותיכם

חון לערוב לכך שהתבוננות בעצמכם הדדיות של התודעה והגוף שלך. למעשה, אני יכול די בביט

בדרך זאת תהיה, לפעמים, לא נעימה מאוד, אך אותו דבר אפשר לומר על התחלת כל דבר חדש, 

באם זה הליכה לחדר כושר, התחלת עבודה חדשה או התחלת דיאטה. החודשים הראשונים הנם 

שה לגרום לעצמכם תמיד קשים. קשה ללמוד את כל המיומנויות שצריך כדי לבצע עבודה חדשה; ק

להתאמן; וקשה לאכול בריא בכל יום. אך לאחר זמן הקשיים מתמעטים; אתם מתחילים להרגיש 

 תחושה של עונג או הישג, וכל התחושה של העצמיות שלכם מתחילה להשתנות. 

אך לאחר שבוע , מדיטציה פועלת באותה צורה. בכמה הימים הראשונים יכול להיות שתרגישו טוב

רגול הופך לצרה. אינכם מוצאים זמן בשבילו, הישיבה אינה נוחה, אינכם יכולים או יותר הת

להתמקד, או שאתם פשוט הופכים עייפים. אתם פוגעים בקיר, כמו שאצנים עושים כשהם מנסים 

אני 'בשעה שהתודעה אומרת  ',אני לא יכול'להוסיף קילומטר נוסף לאימון שלהם. הגוף אומר, 

 ות אינו נעים במיוחד, למעשה, שניהם די תובעניים. . אף אחד מהקול' צריך

בודהיזם כ"הדרך האמצעית" מפני שהוא מציע אפשרות שלישית. אם אתם לא את הלפעמים מכנים 

יכולים להתמקד בצליל או בלהבת נר אפילו עוד שניה אחת, אז בהחלט תפסיקו. אחרת המדיטציה 

 '.אני צריך להתיישב ולפתח מודעות ,בע ורבעאוי לא, השעה כבר ש'הופכת מטלה. תחשבו לבסוף, 

אף אחד מעולם לא התקדם בצורה כזאת, מצד שני, אם אתם חושבים שתוכלו להמשיך עוד רגע או 

. יכול להיות שתגלו מחשבה או הרגשה מסוימת מה שתלמדו יפתיע אתכםשניים, אז תמשיכו. 

תמצאו שאתם יכולים למעשה  מאחורי ההתנגדות שלכם שלא רציתם להכיר בה. או שאולי פשוט

להשאיר את תודעתכם רגועה יותר זמן משחשבתם שאתם יכולים. הגילוי הזה לבדו יכול לתת לכם 

 ביטחון גדול יותר בעצמכם. 



 
131 

אך החלק הטוב ביותר הוא זה שלא משנה כמה ארוך הוא התרגול שלכם, או באיזו שיטה אתם 

ררת בסופו של דבר חמלה. בכל פעם שאתם משתמשים, כל טכניקה של מדיטציה בודהיסטית מעו

להימנע מלראות  ולא תוכלומתבוננים בתודעתכם, אין לכם ברירה אלא לשאוף להיות מאושרים, 

את אותה שאיפה אצל אחרים. וכשאתם מתבוננים בצלילות בפחד, בכעס או בדחייה, אין לכם 

 דחייה. ברירה אלא לראות שכל אחד מסביבכם מרגיש את אותו הפחד, הכעס וה

לא במובן של לימוד ספרים, אלא בהתעוררות הלב, ההכרה בקשר לאחרים, והדרך —זוהי חוכמה

 לשמחה. 

 

 

  



 
132 

 אודות המחברים

Yongey Mingyur Rinpoche 

 

החדש של  וא אחד המורים המהוללים ביותר בין הדורה רינפוצ'ה יונגאי מינגיור                     

 והתחנך אצל כמה מהמורים 1975, נפאל בשנת , הוא נולד בנוברי  .המורים הטיבטיים למדיטציה

 .פילוסופייםהמעשיים וה העל צדדי, הגדולים ביותר של מסורת הבודהיזם הטיבטי

, ונפגש עם מבחר מגוון של מדענים מלמד ומייעץ לאלפי אנשים, כל העולםבהוא נוסע  1998 מאז 

שהפך רב מכר פורסם ביותר " השמחה לחיות"רו ספ. פיזיקאים ופסיכולוגים, כולל נוירולוגים

 ןמתהמוקדש ל, שבהודו, יונגאי מינגיור הוא גם המייסד של מכון טרגאר בבודגאיה. מתריסר שפות

 מקום בו הם יכולים הואו, הזדמנות לאנשים ללמוד את הנושאים השונים של המסורת הבודהיסטית

הקשיים  שלולעתים קרובות הומוריסטיים תיאוריו הכנים . להעמיק את תרגול המדיטציה שלהם

 WWW.mingyur.orgלמידע נוסף . כל הדתות מסביב לעולםבני האישיים שלו נוגעים באנשים 

 

Eric Swanson 

 

בוגר אוניברסיטת ייל ובית הספר הגבוה ", שמחה לחיותה"כתיבת אריק סוואנסון הוא שותף ל

  סוואנסון מחבר שותף של היה, 1995שנת לאחר שאימץ את הבודהיזם באופן רשמי ב. ארדולי'ג

ספרו השני . סיפורה של שושלת הקארמה קאגיו בבודהיזם הטיבטי ,"המקודשתהנבואה , קאראמפה"

 מקימיםהוא תיאור גראפי של מסעו לטיבט כחבר צוות מתנדבים ה", הלוטוסאמר מה , "על בודהיזם

 . נוודיםדי זורים כפריים המאוכלסים בעיקר על יבתי ספר ומרפאות בא

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
133 

 


	חוכמה שער
	חוכמה מלאת שמחה סופי
	תוכן העניינים
	הקדמה
	חלק ראשון עקרונות
	. אור בתוך המנהרה
	הבעיה היא הפתרון
	כוח התפיסה
	נקודת המפנה
	פריצת דרך

	חלק שני חוויה
	כלים של שינוי
	תשומת לב
	צעד ראשון: תשומת לב נטולת מושא
	צעד שני: לשים לב לצורה
	צעד שלישי: תשומת לב לקול
	צעד רביעי: תשומת לב לחוויה הפיזית
	צעד חמישי: תשומת לב למחשבות
	צעד שישי: תשומת לב לרגש

	תובנה
	ממושג לחוויה
	האנ"י הריק
	ה"אח"ר הריק

	אמפטיה
	ספר ההדרכה של האושר
	אהבה—טוב לב/חמלה רגילה
	התמקדות בעצמנו
	התמקדות בקרובים אלינו.
	התמקדות על מי או מה שאנחנו לא אוהבים

	אהבה-טוב לב/חמלה ללא שיעור
	בודהיצ'יטה


	חלק שלישי יישום
	חיים על הדרך
	להפוך את זה לאישי
	חוכמה מלאת שמחה

	אודות המחברים




